

E. DORSCH, M. D. Monroe, Mich.

### THE DORSCH LIBRARY.

- (A) (B)

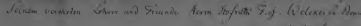
The private Library of Edward Dorsch, M. D., of Monroc, Michigan, presented to the University of Michigan by his widow, May, 1888, in accordance with a wish expressed by him.



Pretter Zen. N.Z. 1895 12.222/

DE 4 .L338

( Wecair Roman antiquestics)



der Er, f.



DAS

# PELASGISCHE ORAKEL DES ZEUS

### DODONA

### ERNST VON LASAULX

PROFESSOR DER ALTEN LITTERATUR UND D. Z. RECTOR DER JULIUS-MANIMILIANSUNIVERSITÄT ZU WÜRZRURG.

### WÜRZBURG

BEI VOIGT UND MOCKER.

1810.







# PELASGISCHE ORAKEL DES ZEUS ZU DODONA

EIN

### BEITRAG ZUR RELIGIONSPHILOSOPHIE

VON

### ERNST VON LASAULX

PROFESSOR DER ALTEN LITTERATUR UND D. Z. RECTOR DER JULIUS-MAXIMILIANSUNIVERSITÄT ZU WÜRZBURG.

VORGELESEN ZUM ANTRITT DES RECTORATES IN DER ACADEMISCHEN VICEAULA
AM XIV DECEMBER MDCCCXL.

WÜRZBUBG

BEI VOIGT END MOCKER

1840.

### DAS PELASGISCHE ORAREL DES ZEUS ZU DODONA.

Es gibt in der ganzen Alterthumswissenschaft kaum eine schwierigere Aufgabe, als die Erklärung der Orakel und des unter verschiedener Form bei allen Volkern in allen Zeiten vorkommenden Glaubens, dass das Zukünftige vorhergewusst werden könne. Keines der allen Volker, die Hebräer nicht ausgenommen, war mehr von diesem Glauben erfüllt als die Griechen, die im Ganzen betrachtet, vorzugsweise als die Repräsentanten geistig freier Lebeusentwicklung in der Geschichte dastehen. An durchgängige Tauschung und absichtlichen Trug bei allen angeführten Thatsachen zu denken, wäre unhistorisch und unpsychologisch; denn es würde damit behauptet, dass das geistreichste Volk und seine grössten Deuker die betrogenen Spielwerke weniger Priester gewesen: dass diese seiber ein Theil des Volkes waren, würde übersehen und nicht bedacht, dass man auf solche Weise der Läge Kräfte zuschriebe, die man der Wahrheit nicht zutraute. Es muss daher die gemeinsame Vorausseizung aller wissenschaftlichen Forschung, dass Vernauft sei in dem was erforscht werden soil, auch hier sität finden.

Die Alten selbst, die was sie eriebt, vielfach durchdacht haben, unterschieden in ihrer Mantik zwei Hauptarten, eine natürliche und eine künstliche Weissagung. Kunst, sagten sie, wenden an die Neues durch Schlüsse zu ermitteln suchen, nachdem sie Altes durch Beobachtung erfahren haben; kunstlos verfahren die nicht aus äusseren Zeichen, sondern durch innere Kraft der Seele das Zukünftige vorempfinden. Die künstliche Weissagung beruhte ganz auf Zeichendeutung und dem Glauben, dass die Götter, die ihrer Natur nach das Vergangene und Kommende wie das Gegenwärtige wissen, aus Liebe zu den Menschen und ihren Bitten entsprechend, durch äussere Zeichen, σημάτα, das Bevorstehende ankündigen, damit die Menschen sieh, wenn sie wollen, darnach richten kön-

<sup>4</sup> Cicero de Div. I, 6, 11, 18, 34, und Franc, Bacon de augm. scient. IV, 3, col. 116, 117, Lips,

nen. 2 Solcher Zelchen nnn, welche nichts anderes seien als Werkzeuge des göttlichen Willens 3, unterscheiden die Griechen vier Classen; olwrol Vogel, gruau Stimmen, guu-Bola zutreffende Begegnisse, und Desiat oder Opferzeichen . Aus dem Flug und den Stimmen der Vögel zu weissagen (olioviorist, auspieina) scheint bei Griechen und Römern eine der ältesten und allgemeinsten Arten von Divination 'gewesen zu sein, da von ihr häufig die ganze Kunst benannt wird 1. Ausdrückliche Lehre war dabei, dass nicht sowol die Vogel selbst, sondern die Götter durch sie die Anzelchen gaben . Ein Analogon dieses Glaubens findet sich überall, auch bei uns 7, und ist zum Theil auf wirklicher Naturbeobachtung gegründet; wie denn für athmosphärische Veränderungen manche Vogel unleugbar eine feine Vorempfindung haben . Auch ist in den Vogeln, in ihrem Kommen und Fortziehen, in der That eine kosmische Bewegung, sie sind von der allgemeinen Corruption des Lebens am freiesten, leben in dem relativ geistigsten Element der. Luft, und werden daher nach der Auschmungsweise der Alten unmittelbar von Gott getrieben 9. Die sogenannten Stimmen, göttliche und dämonische, scheinen der Jüdischen Lehre von der Bath Kol 10 nahe verwandt, und beruhten auf Erfahrungen, die wie schwierig sie auch zu erklären, doch schwerlich geleugnet werden dürfen 11. Zeus, von dem in lexter Instanz auch sie ausgiengen, wurde darum als πανομφαίος verehrt 12. In die Kategorie der σύμβολα zählte man sowol die vorbedeutenden Zeighen, welche man aus der Begegnung gewisser Thiere schöpfte 13, als überhaupt alle ausserordentlichen Naturerscheinungen, Donner und Bliz 14, Sonnen - und Mondsfinsternisse 15, Erdbeben 16, Blutregen 17, und jegliche auffallende Missbildung 18: in welchen Erscheinungen man, nach dem Grundsaz, dass alles Lebendige in substanzieller Wesensgemeinschaft stehe, ein tiefes Mitgefühl der Natur mit den menschlichen Schicksalen zu erkennen glaubte. Denn dass zwischen dem Irdischen und Himmlischen eine Sympathie statt finde, ist uralte Lehre 19. Die Divination aus Thiereingeweiden endlich (iegopartela, iegooxonia, ματιεία εx θυσίως,) die sich bei allen heidnischen Volkern des Alterthums findet, hieng aufs engste mit den Thieropfern zusammen, die ursprünglich stellvertretend statt menschlicher dargebracht wurden. Da nemlich das Opferthier stellvertretend den Menschen be-

<sup>2</sup> Nenoph. Conviv. 4, 47 ff. Plut. op. mor. p. 582, C. Sylb, Opyarov de ze nad to organior, of potitue o or pairwr. \* Renoph. Mem. I, 1, 3. Cyrop. VIII, 7, 3. Apol. 12. \* ofcoros and opvis wie im Lateinischen avis werden ganz allgemein im Sinne von Vorzeichen überhaupt (Aristaph. Av. 719 ff. Schol, Plut. 63.), olioroniolog wie augur von jedem Wahranger (Jl. 1, 69.), Enouvel sen Det von allem glückhedentenden menschlieben Zuruf (schol, Aristoph Av. 447.) gebraucht. \* Xenoph, Mem. 1, 1. 3. où rore opridas . . akka rore Deore dia rorrer ornairen. Vergl. Porphyr. de Abst. III, 5. p. 226 f. u. Ovid. Fast. I, 446. Zorn's Pelinotheologie Thl, IL e. 5. p. 514 ff. Plinius XVIII, 35, 362 ff. Cie, de Dir. I, 53. efficit in avibus divina mens, ut tum buc, tum illue volent alites; Seneca Q. N. II, 32, ares Deus movil. 10 S. Gtürer's Jahrh, des Heils 1, 232 ff. 395 f. 11 Belspiele geben Herod, IX, 100. Dionys. Hal, X, 5. Plut. v. Syllac p. 455, 456 u. mor. p. 419. 12 Jl. VIII. 250, 2 σύμβολα ενοδια Aesch. Prom. 485. Wellaner, mit Blomf. gloss. 495. 2 Jl. 11. 353. Od. XX, 102 ff. 15 Thueyd. VII, 50. 16 Berod. VI, 98. Xenoph. Hell, IV, 7, 4. Gell. II, 28. 17 Jl. XI, 53. XVI, 459. Liv. XXIV, 10. u. A. 18 Daher die ganze Etruskisch - Römische Lehre von den prodigia, portenta, ostenta, monstra, dirac, von denen die alten Historiker voll sind. Vergl. statt Vieler Appian b. c. IV, 4. Diocess. XLVII, 40. L, S. 10. 15. 19 Sest. Emp. V. 3. p. 338. Gentu-Dein tà enizera tois organiors.

deutete, so glaubte man dass eben darum auch an den Thiereingeweiden sichtbar sein müsse, wie die Eingeweide dessen, der das Opfer darbrachte, beschaffen seien; so dass wenn dem Thier etwas fehlte was zum Leben nothwendig war, geschlossen wurde, dass auch der Lebensfaden des opfernden Menschen abgelaufen <sup>20</sup>. An wohlbeglaubigten Thatsachen, welche für die Realität dieser verschiedenen Vorzeichen angeführt werden, fehlt es nicht; die Werke der Alten, insbesondere ihrer Historiker sind voll davon <sup>21</sup>.

Ebenso, ja noch mehr constatirt sind die Thatsachen der natürlichen Weissagung aus prophetischer Bewegung der Seele, Einstimmig behauptet hier das gesammte Alterthum, dass es ein Wissen des in Raum und Zeit Entfernten gebe. Dass den Göttern solches Wissen inwolne, sagen sie, unterliegt keinem Zweifel 22, denn sie sind ihrer Natur nach frei von ieuen Schranken. Aber auch die menschlichen Seelen, weil sie göttlicher Natur sind, waren ursurunglich vom Zwange der Zeit nicht umschlossen; erst seit sie in einem vorlrdischen Leben gesündigt, in die Irdische Geburt hernbgestürzt und mit Korpern verbunden und vermischt sind, ist ihre ursprüngliche Sehkraft getrübt, 23 Gänzlich verloren aber haben sie dieselbe nicht, denn sie ist Ihnen eingeboren und unverlierbar. "Wie die Sonne, sagt ein alter Schriftsteller 24, nicht erst dann, wenn sie aus den Wolken hervortritt, glanzend wird, sondern es immer ist, und nur wegen der Dunste die sie umgeben, uns finster vorkommt; so erhält auch die Seele nicht erst dann, wenn sie aus dem Körper, wie aus einer Wolke hervorgeht, das Vermögen in die Zukunft zu sehen, sondern besitzt dieses schon lezt, ist aber durch ihre gegenwärtige Vermischung mit dem Sterblichen gleichsum geblendet." Da ihr also die mantische Kraft angeboren und unverlierbar inwohnt und im gewohnlichen Zustand des Lebens nur latent ist; so kann sie erregt von einer höheren Macht, oder wenn wodurch immer die Macht des Körpers denotenzirt ist. in einzelnen lichten Momenten des gegenwärtigen Lebens mauifest werden. Vorzüglich in solchen Zuständen, in denen die Seele um wenigsten Gemeinschaft mit dem Körner hat, von seinen hemmenden Fesseln so viel möglich befrelt und fähig ist das Wesen der Dinge zu schauen. Solche lucida intervalla nun in der Nacht des gegenwärtigen Lebens treten oft im Schlaf und Traum 25, in der Nähe des Todes 26, und in den

<sup>24</sup> Vergl, Menius Rufus de appell. part. coep. hum. p. 39. angeführt in Speengel's Gesch. der Arzneik. II, 68. Man criuucce sich der bekannten Opferzeichen, die dem Casar vor seiner Eemordung begegneten, wie Cie de Div. 1, 52 11, 16. Plnt. v. Caes. p. 737 f. u. Appian b. c. II, 115, 116. erzählen. 21 Von Neneren vegt, die teeffenden Bemerkungen in Gfrorer's Gesch, des Uechristenth, Dritter Hangttheil S. 265 ff. 22 Xenoph Courie, 4, 47, 23 Plat. Placedr. p. 32, 13, u. Phaedon p. 22, 23, Bekker, Plat. moc. p. 432, A. B. Cie, de Div. 1, 30, 64. quod praerident animus ipse per sere, quippe qui deorum cognatione tenentue, 24 Plut, mor. p. 431, F. 21 Eine reiche Sammlung peopletischer Traume geben Cic. de Div. 1, 27. u. Tertull, de naima e. 46. Im Schlaf, sagt Xenophon (Cyrop. VIII, 7, 21) erscheinen die Seelen der Meuschen am fe-ierlen und göttlichsten, da werfen sie einen Blick in die Zukunft. Achnlich Josephus b. J. VII, 8, 7; im Schlaf geniesem die Seelen, niegendshin duech den Korpee verstreut, sondern in sieh zarackgezogen, die susseste Rube Mit Gott umgehend, dem sie veewandt sind , schorifen sie überall hin and schon viel Zukunftiges voraus. 26 Der Glaube an die weissagende Kenft der Sterbenden war in Griechenland seit den altesten Zeiten zu verheeitet, dass ihn Sohrales in der Platonischen Apol. p. 135. 5. als einen allgemein augenommenen Salz ausspricht Vergl. Jl. XXII, 255. Arrian de exp. Alex. VII, 18. Cie. de Div. 1, 23, 47 30, 63 ff. Aertneus de cans neut, II, 4 p. 42 t, Kühn, u. Passavant über den Lebensmagnetismus p 253 f.

verschiedenen exstatischen Zuständen 21 ein: welche letzteren theils durch göttliche Einwirkung, theils durch physische Einflüsse, begeisternde Quellen und Erddunste 21 hervorgebracht werden können. Ihren lezten Grund nach dem Glauben der Vorwelt haben alle diese erhöhten Zustände in dem Willen der Gottheit, welche darin die Seele an ihrem eiguen göttlichen Wissen Theil nehmen lässt, sie je nach ihrer Fähigkeit bewegt und ihr Bilder der Zukunft zeitz 12.

Zur Erklärung des anscheinend Widersprechenden, wie das Zukünstige als ein noch nicht Seiendes vorhergewusst werden könne, hat schon Clcero an mit Recht bemerkt, dass es sich hier nicht von einem schlechthin Nichtseieuden handle, soudern nur von einem noch nicht manifest Seienden; denn es 1st, sagt er, Alies, nur ist es noch nicht in die Zeit getreten oder zeitlich gegenwärtig. Gleichwie aber im Samen die Potenz der Dinge liegt, die daraus erzeugt werden, so liegt in den Ursachen das Zukunftige verborgen: und dass dieses kommen wird, schaut eben der innerlich erregte oder im Schlaf entbundene Geist, oder Vernunft und Muthmassung fühlen es voraus". Auch ist es, wie mir scheint, ein guter Gedanke Plutarchs 31, wenn er darauf aufmerksam macht, dass die mantische Kraft der Seele im Grunde nicht wunderbarer sel, als die mnemonische d. h. dass es eben so natürlich zugehe, wenn die Seele das noch nicht daseiende Zukunftige vorausempfinde, als wenn sie das nicht mehr daseiende Vergangene nachempfinde. Der μαντική grade entgegengesetzt, sagt er, ist die μνήμη, jenes wunderbare Vermögen der Seele, wodurch sie das Vergangene bewahrt und gegenwärtig erhält. Denn das Geschehne ist nicht mehr - alles in der Weit, Handlungen, Worte und Affecte entstehen und vergehen, indem die Zeit gleich einem Strom alles mit sich fortreisst - aber die Gedächtnisskraft der Seele fasst, ich weiss nicht wie, das alles wieder auf und giebt ihm, ob es gleich nicht mehr zugegen ist, das Ansehen und den Schein des Gegenwärtigen; so dass uns das Gedächtniss gleichsam ein Gehör für stumme (lautiose) und ein Gesicht für blinde (unsichtbare) Dinge ist. Daher es auch nicht zu verwundern dass die Seele, die über das was nicht mehr existirt, so viel Gewalt hat, auch manches das noch nicht ist mit dazu nimmt, zumal ihr lezteres auch weit angemessener und mit ihrer Neigung übereinstimmender ist. Denn alles Dichten und Trachten der Seele ist ja auf die Zukunft gerichtet, mit der Vergangenheit hat sie nichts weiter zu thun, als dass sie sieh ihrer erinnert, Und so schwach und stumpf dieses den Seelen eingeborne Vermögen sein mag, so geschieht es doch zuweilen, dass eine gleichsam aufbiüht (¿ξανθούσι) und davon in Träumen und bei Mysterien Gebrauch macht. Zwar sagt Euripides: "wer gut rathen kann, der ist der beste Wahrsager"; aber er irrt sich, denn der ist blos ein gescheiter Mann. Die prophetische Kraft dagegen, τὸ δὲ μαντικόν, erreicht das Zukünftige ohne Vernunftschlüsse und dann vornehmlich, wenn sie aus der Gegenwart herausgesezt wird."

Mau sieht Plutarch wehrt durchaus die Vorstellung ab, als beruhe die Welssagung nur auf einem Calcul des Wahrscheinlichen, oder einer aus gegebenen Indielen durch den

Nicht nur in den von Phlon in Phnedr. p. 77, 78. u. sensem Erklärer Plat. mor. p. 753, 759, angefabrten verschiedenen Arten der juntifüt, sondern nuch in jenne merkwärdigen kallapitachen Zuntänden, von deuen Plinius VII, 52, 174, 175 n. Plutareh mor p. 572, G. berichten. 24 Plut. mor. p. 432, D. µutrixton geisjut Xul. xiveljut. 25 Plut. mor. p. 400, B. 25 Cic. de Div. J. 56, 128, smal coim omnia, sed tempere absount. Vergl. Plut. mor. p. 407, 87, B. 35 Plut. mor. p. 432, A. D. Villagen.

Verstand gewonnenen Prognose. Allerdings sind die Prophezeiungen nur Voraussagungen dessen, was nich der innern Natur der Verhältnisse sich entwickelt: dieses sich also Entwickelnde wird aber nicht durch logische Verstandesoperationen erkannt, sondern durch ein substanzielles Erkennen, indem die Seele in die Principien der Dinge verzäckt wird und an dem Seinwissen Gottes participirt, "der alle Dinge weiss vor aller Dinge Schöpfung."

Diese kurzen Bemerkungen welche weit entfernt sind auch nur die Hauptmomente ihres Gegenstandes erschöpfen zu wollen, mögen der nachfolgenden Untersuchung über das Pelasgische Orakel des Zeus zu Dodona<sup>22</sup>, welches hier vollständig abgehandelt werden soll. zur Einleitung dienen.

Dodona 32, das aclieste unter allen Griechischen Orakeln 32, lag am Fusse des quellenrelchen 32 Berges Tomaros 36 in Epirus. Da in dieser Landschaft voll kleiner Volksstämme anfangs die Chaoner, dann die Thesproter und 3n der historischen Zeit die Molosser vorherschend waren, so wird dasselbe Heilighum von einigen ein Chaonisches 37,
von andern ein Thesprotischer Ort 32 und später allgemein eine Stadt in Molossia 32 genannt. Nach einer Stelle des Homerischen Schiffskatalogs 30 sollen auch Perrhäber einst
das boswinterliche Dudona, wie es der Dichter nennt, umwohnt haben, die wir sonst nur
in Thessalien kennen. Ein schönes Fragment des Hesiodus 31 beschreibt den Orakelsitz
naher also: Es ist ein Land Hellopia, sagt er, reich an Saatfeldern und Wiesen, an
Schaafen und an schleppfüssigen Rindern, und viele Geschlechter sterblicher Menschen

<sup>22</sup> Jo. Sibranda de oracula Dodonaco, Francq. 1695., Sallier u. de Brosses in den Mem. de l'Academie des Inser, T. V. u. T. XXXV., Cordes de oraculo Dodonneo, Groningse 1826., und Jos. Arneth über das Tanbenorakel von Dodona, Wien 1840. mit Crenzers Rec. in den Münchner Get. Aug. 1840, N. 131, and 132. Ans eigner Ansicht kenne ich nur die beiden letztgenannten Abhandinugen von Cordes und Arneth. 33 Neben der gewähnlichen Namensform Swown, kommen noch vor Bwown, Soder und Swow. Nach Thrasphulus kame der Name von der Okeanide Dodone, unch Akestodurus von Dodon dem Sohne des Zens und der Europa, nach Anderen van dem Epirotischen Flass Dodon, nach Apollodorus endlich ware Zous Audorains gennut worden, ott biboute fuir ta ayaba. s. Steph. Byz. v. Audorg p. 110 f. Westermann. Anders nenere Gelehrte. Juc. Gronovius (Exerc, de Dodone p. 43, in Dindorf's Steph. Byr. 111, 1310.) u. Ez. Spanhemius (ad Callim. 11, 565. Ern ) leiten ihn aus den Hebrüschen Worten duda oder doda und jonn oder ona i. e. amabilis s. errans columba; Reland (Diss. VIII, 175.) ans den Persischen Worten doudon i, e, due und vans i. e. columba; Bultmann (Mythol. I, 25.) meint, er sei entstanden aus do dios, Wuhnang des Zeus, wie Babel Haus des Bel bezeichne (was aber nicht wahr ist). Vielleicht ist Audwry nur die reduplie. Form von de domns oder dern donnm, und der Grundbegriff entweder Bans oder Geschenk Gottes. 14 Herod. II, 52. 15 Plin. IV, 1, 2. Tomarus mons centum fantibus circa radices Theopompo celebratus. 16 Strabon VII, 7. p. 227. Casanh. 1597, 3 Virg. Eel. IX, 13. Gc. II, 67. Propert. I, 9, 5. Statii Theb. VI, 99. Senecar Herc. Oct. 1623. c. schol, Valer. Flace. I, 303. 3" Od. XIV, 327 ff XIX, 292 ff. 3" Aesch Prom. 831 ff. Strab I. I. cf. Mart. Capella VI, 651. 40 Jl. 11, 749 f. (cf. XVI. 234.) Περαιβοί, οἱ περὶ Δωδώνιν διεχείμερον οίκι εθεντο. Die Annahme, dass bier und in dem bekannten Gehet des Achilless (Jl. XVI. 233 ff) uicht das Epirotische, sondera ein anderes Dudona in Thessalien gemeint und dieses die Mutter des Epiratischen sei, ist eine Erfindung der Grommatiker, die alles thatsächlichen Grundes entlichtt." Auf eine wahrhaft tranmerische Weise ist diese Fiction ausgesponnen in C. Ritter's Vorhalte S. 393 ff. Die Litterstar über den Streit giebt Bode de Orphro p. 66 f 41 Hesiodi Fr. 54 Goettling. Das Gebiet von Dodona heisst bei Seylax 26, p. 178. Klassen. Δωδωνία, seinen Fruchtreichthum (regio Dodones lucta feracis) rühmt nuch Prisciani perieg. 444.

- E co. 7/6-774

bewohnen es. Dort am äussersten Rand ist Dodona hochummauert (ræxôλισται), erkoren von Zeus zu seinem Orakel und geehrt von den Menschen, die sieh da alle Schersprüche holen. Wer hier den unsterblichen Gott erforschen will, möge Geschenke darbringend sieh nahen mit guten Schicksalsvogeln." Neuere Reisende, Pougneville und
Leake, haben dies Hesiodische Hellopia in dem schönen Thal von Janina, welches so
prächtig sei wegen seiner Wiesen, seiner Feider, seiner zahlreichen Heerden, wieder erkannt und glauben dass die Stadt Dodona, im Mittelalter Bonditza genannt \*1, am südlichen Ende des Sec's. da wo heute die Ruinen von Kastritza, zelezen habe \*1.

Die Grundung des Orakels fallt in die Urzeit des Meuschengeschiechtes. "Nach der Mosaischen Volkertafet "ist es von den Dodanin, den Kindern Javans, des Sohnes Japheths gegründet. Hesiodus "a ment es einen Siz der Pelasger (Itikaoyōr iðgaror). Andere berichten, dass Deukalion und Pyrrha nach der grossen Wasserfluth den Tempel erhaut hätten ", womit auch die bekannte Nachricht des Aristoteles " von den Sellern übereinstimmt; sowie die beständige Aufforderung, welche allen Dodonäischen Orakelsprüchen beigefügt war: Agsköng Sixter, dem Achelous d. 1. dem Wasser zu opfern "; endlich noch die dunktele Sage, dass der Aeolide Periros, als er Schiffbruch gelitten und aut dem Minterheit sleines Schiffse gerettet worden, dem Zvis rätos zu Dodona ein Heiligthum errichtet habe ". Die Dodonäischen Priester-Innen selbst erzählten die Gründung ihres Orakels in mythischer Einkleidung folgendermassen"; Zwei schwarze Tauben, döv näcktadas gekaltens, sagten ist, selen von Aegytlisch Theben ausgeflogen, die eine nach Libyen wo sie das Orakel des Ammon gegründet, die andere nach Dodona wo, sie auf einer Bucheiche sich niedergelassen und mit menschlicher Stimme verkündet habe, dass hier ein Orakel des Zuse errichtet werden solle ". Der Holz-



<sup>&</sup>quot; Schol. Villois, Jl. XVI, 233. p. 450, A, 12. Bekker, " Pougueville voyage dans la Grèce ch. XI und Leake travels in northern Greec t, IV, 134, 135, bei Arneth p. 11, 12, 44 Genes, X, 4, u. das, Calmrt und Leop. Schmitt J. 391 f. Ehenso Gerh. Jo. Vossius de Theol. gent. 1 c. 7, 45 Hesiod: Fr. 124. Ephori Fr. 54. ap. Strab. VII, 7. p. 226, 53. Heladyar Toprua. Seymous Chius 449 Toprua Heladyrzov. 4 Plut. v. Pyrbi inil. p. 383, B. Schol, Villois, ad Jl, XVI, 233, p. 449, B. Elym. M. p. 233, 4. Eudocia vol., p. 200. "Aristal. Neteer, I. I. p. 532, Balter, "Ephorit F. 72, sp. March. Sat. V, 18. Ariemider II, 43. Herykins I. 67, Alb., "Let. Seger, in Bekket Anced Gr. J. 233, Naioy Ze's Orupa telop to it Andron, Thomps you, o Incoron raths, rath Aiohov, ravayigas diegoody ent the noverys, xal idovoure er Audiry Aios raior legir. Wenn hier die Namen Heptoos und Izaoros nicht versebrieben nied, an mussen sie als alle Nebenfor men von Hegerior's (hei Aleman Hegerios, a. Schneidewin conj crit. p 9.) und Izugens betrachtet werden. Freilich ist auch so das genealogische Verhältniss Beider immer noch verkehrt augegeben; dene Perieres, vitip 3 vuos Hept ors des Acolns und der Enarcle Sohn, war der Valer des Ikarios, a. Hesiedi Fr. 23. und Apollad. I., 7, 3. 111, 10, 3. Der Zers raios, Jupiter savius (Noncle?) ist nicht. wie Valkenger Opuse. 2, 129, und Greuzer S. u. M. 2, 474, 4, 152, vorziehen, als Wohnsiedler auf. zusassen, sondern wie die Sage klar ansdrückt, als Retter aus Wassernoth, wie denn nach einer verwandten oltpelasgischen Verstellungsweise Zeus selbst als unmundiges Knählein von der Nymphe Neils getragen warde; Nais Mia qeporou eure romor naida Paus WIII. 31, 2. cf. Hygin Fab. 182. Astroe, 11, . 13. Lactant. I, 22. p. 146. Walch. 10 Berod. II, 55. verg! I-bilostr. Imag. II, 33 Jacobs. 12 Wie man sieh auch diesen Mythos auflösen mag, so viel geht klac daraus herror, dass zwischen dem Africanischen Ammonium und Dodooa cioe Verhindung statt faed; auch bezeugt Herod. 11, 58. ausdrücklich, dass die Art der Weissagung is Dodonn dieselbe gewesen sei, wie in Acgyptisch Theheo. Wie in Dodona nebro Zeus Diona, so ward im Libyscheo Ammonium neben Amun eine weibliebe Gottbeit verehrt (Tal-

faller Helios (Ελλός ὁ δριτόμος) fahren dann andere Nachrichten fort, habe zuerst die Stimme der Taube vernommen, und sein Geschiecht, die Selier, das Orakei gepflegt. Dass eine Taube nach der Deukalionischen Fluth das Orakel gegründet habe, erinnert auffallend an die Taube mit dem Oeizweig nach der Sündfluth. Die Taube ist der Vogel der Aphrodite, der Diona des Zeus oder der Liebe Gottes, die das Menschengeschlecht vor dem ganzlichen Untergang gerettet hat.

Gewidmet war das Orakel dem Pelasgischen Zeus, der hler als alimächtiger Weltbaumeister 33 zugleich und als freundlicher Herdgenosse der Sterblichen 34 verehrt ward. Im Fortgang des theogonischen Processes trat dann neben Zeus die weibliche Seite seiner selbst, Dioua 53 als seine Gattin, die Mutter der Aphrodite 56. Des Zeus Diener avaren die Seller 37, Priesterinnen der Diona, wie es scheint, die sogenannten Peliaden 58.

Von den Seliern sagt Homer, dass sie das Heiligthum des Gottes umwohnen als seine ύποσται ανιπιόποδες χαμαιεύναι 59, ähnlich spricht Sophokies von dem αλσος των ορείων και γαμαικοιτών Σελλών, 60 und Kallimachus von den γηλεχέες θεράποντες ασιγέτοιο λέβηtog zu Dodona 61. Also auf der Erde schlafend und mit ungewaschenen Füssen barfuss gehend dienten die Seller dem Pelasgischen Zeus. Auf der Erde schliefen sie wahrscheinlich auf Fellen frischgeschlachteter Opferthiere, um prophetische Träume von Zeus zu empfan- Aus meinte beführenge gen 62; wie Achnliches auch anderswo vielfach vorkam 63. Das Barfusagehn der Priester aber ist ein uralter morgenländischer Brauch. Als Moses zu dem flammenden Dornbusch + hie kagen afe der

heu in Minutoli's Reise p. 102. 103.); der Dodonaischen Eiche (Aum, 85.) entspricht in dem Aegyptischen Orakelort der nralte hellige Baum, den Clem. Al. cohort. 2. p. 10. 11. und Euseb. pr. ev. II. 3. init. γερανόρυση nennen; dem Dodonainchen Wunderquell αναπαυσμένος (Anm. 100) dort der fons solis, Sil. Ital. VI, 669 ff. n. Minutoli's Reise p. 96. u. 163 f. 12 Philostr. Imag. 11, 33. n. Didymi schol. In Jl. XVI, 234. " Pindari Fr. 29. p. 571. Bockh: Audorale peyandere agintoregra nateg, was nach Dio Chrysostamus and Plutarch sich auf den Demiurgen bezieht. 34 Sophoel, Fr. 401. Dind. Acodore raior Zeis opéarios Sporior. 15 Demosth, adv. Mid. 53. p. 478, 8. de falsa leg. 299. p. 397. Epist. 4. p. 645, 11. Bekker. Strabon VII, 7. p. 227, 52. Servius ad Ac. III, 466. vergl. schal. tod. III, 91. " II V. 370. worn Eustath p. 35, 39. Lips, bemerkt : org accountered of Awary i tis Aqoodiers wiren in yan Axolows Axolowers, o'em aus Jus Awer. Ebenso Buttmann Mythol 1, 22 ff. " Den Namen der Zelloi oder Elloi leitet Apollodor Fr. p. 422. Heyne vou den Sumpfen um den Tempel her, and tur elar tur nepl to tepor; die Villois, Scholien gu Jl. XVI, 234. und Heychius II, 1168. ron dem Thespratischen Fluss Σελλήεις; Creuzer IV, 153. u. Schweak Mythol. Andeut, p. 50. dagegen, die ihn nach dem Vorgang des Aristoteles Meteor. I, 14. als Stammnamen der Hellenen ausehen, meinen, dass er mit Gelug, filiog, Gelbirf zmammenhange und Licht - Sonnen - Monds - Diener bezeichne. Das nachste Stammwort zu Seddot oder Eddol scheint Edu oder Eddu, wie nach Hesychius I, 1159, and 1180, die Lakouier das Hieron des Dadonaischen Zeus nanuten. 38 Dave schon in der Troischen Zeit Priesterinnen in Dodoun waren, beweisst die Sage vom Raub der Lanassa durch Pyrrhus, des Achilleus Sohn, bei Justin XVII, 3; dass goch in der spätesten Zeit neben den weibliehen maunliche Priester als Exegeten. Beter und Opferer in Dodona waren, geht ans den hei Demostheues in Mid. 53, p. 478, angeführten Sprüchen und aus Philostr. Imag. II. 23, p. 103, 16 ff. Jacobs herror. 39 Jl. XVI, 235. 40 Sophoel. Trach. 1168. 42 Calling, hym. in Del 286, 62, Eustath. ad Jl. XVI, 233. p. 319, 28. Xunai yup quat, doguig synothomerot, di oreigor tois zoonierois zornati ovotv ex Aus. " So erzahlen Lycophron 1047 ff. u. Straben VI, 3, p. 196, 17, von dem Heiligthum des Kalchas in Dannia, dass die Ruthfragenden einen sehwarzen Widder opferten und dann auf dem Fril schliefen; rhenso beim Orakel des Amphiaraus zu Orapus, Paus, 1, 34, 3. u. Philoste. v. Apoll. II, 37. Andere Beispiele geben Virg. Ac. VII, 86 ff. u. seine Erklärer.

hinzutreten will, ruft ihm die Stimme; tritt nicht herzu, zeuch deine Schuhe aus von deinen Füssen, denn der Ort darauf du stehst, ist heilige Stätte 64; und derselbe Befehl wurde Josua wiederholt, als ihm bei Jericho der Engel Gottes erschien 63. Schuhe nemlich gehören im Orient nur auf unreinen Boden und haben den Nebenbegriff des Stolzes. Wer aber Gott naht, soll das Irdische abthun. Eben so glengen barfuss die Priester des Melkarth in Karthago 66, die altergrauen wahrsagenden Priesterinnen der Cimbern 67, die Lokrischen Jungfrauen die im Tempel der Athene zu Troja den Dienst verrichteten 60, gewisse Processionen, nudipedalia, im alten Rom 60, und bei feierlichen Gelegenheiten auch die Aegyptischen Priester, worin sie dann die Pythagoraer und später Socrates 7º nachahmten. Denn der Philosoph, sagt Pythagoras, der nacht aus dem Schoosse seiner Mutter kam, soll auch nackt d. h. mit blossen Füssen vor seinem Gott erschelnen 71; daher die Vorschrift; ανυπόδητος θύε καὶ προςκύτει 72. Auch heute noch muss jeder der eine Muhammedanische Moschee betritt, die Schuhe ausziehen: ebenso in vielen christlichen Kirchen in Palästina; und selbst bei uns besteht ja derselbe Gebrauch für manche Mönchsorden. An Morgenländische Religionsgebräuche erinnert auch, wenn dieaelben barfussgehenden erdlagernden υποφήται oder Dollmetscher des Pelasgischen Zeus τόμαροι, τόμοροι', τόμουροι oder τομούραι 72 genannt werden, was zwar die Lexicographen Hesychius und Phayorinus einfach durch προσήται, ίερεις, οἰωνοσκόποι διάκονοι. θέμιστες oder θέμισται 74; andere aber anders erklären. Strabon 75 nemlich meint τόμαροι sei nur eine Abkürzung von τομάρουροι d, i, τομαροφύλακες, Wächter des Berges Tomaros 76, an dessen Fuss Dodona lag. Neuere Forscher dagegen wollen das Wort von τέμνω und οὐρά ableiten, so dass es elnen Verschnittenen bezeichne 77. Und allerdings wer sich des Dienstes der Kybele erinnert und dass auch beim Tempel der Ephesischen Artemis Verschnittene Priester und Jungfrauen Priesterinnen waren 76, mochte diese Deutung nicht unwahrscheinlich finden.

Die prophelischen Priesterinnen der Dione hlessen Πελιεάσες, Tauben; ihrer waren der mit den stehenden Namen Περιένεια die Vorausdenkende, Τιμαφίτγ die der Tugend Befreundete, Νεωτόρα die Mannerbeherrschende d. h. Jungfraublebende. Promencia hiess die alteste, Timarete die mittlere, Nikandra die jüngste 7°. Hier ist der Gedanke offenbar kein anderer, als dass durch jungfräuliche Keuschheit Tugend und dadurch Einsicht in das Gottliche erlautzt werde. Urbrivens ist auch der Name πέλεια oder πελεεάσδε sehr

<sup>\*</sup> Mos. II. 3, 5. "\* Josen 5, 15. " Silina Isal, III. 28. " Straben VII. 2 p. 203, 37. γγινόποθες." Plets, mor. p. 557. β. γγινόποθες. " Plets, mor. p. 557. β. γγινοδικό " Plets is al. c. 44. δin. Terioll. Appl. 40. " Blo Chrysost. or. 65. p. 612, A. Morell. " Demophili sent. Pythag. in Th. Gale's opuse mythol. p. 621. " Jamblichi scheet. 21, 3 p. 312. " Estatab ad II. XVI, 232. p. 319, 30. a 60 d. XIV., 327. p. 72, 41. a XVI, 403. p. 159. On behappets " τόριος οι διεξί τοῦ Διού διού διασφήταις και το προιαγοί με αποτείαι. " Υποιαγοί με αποτείαι. " Συπεριά των Vert is dem Sinac γαι νέτει διαθτώρη της προιαγοί μεται. Τρεορόπου 23. Συπεριά των Vert is dem Sinac γαι νέτει διαθτώρη των προιαγοί βλέτεταν. " Strabes XIV. 7, p. 227. " Womesh allerdings der Dodenstieche Gelle Gelle Silva (Τρασφός Ζείνς διαθτώγη hei Herychium II. 1396. Thurrius Jupiter hei Claudianu de heilo Gelico III. and Gle prophetiche Eiche Tophografy; δια στο στρά καταινή " Trigland, Hematerh. and Scheld in Lenacy's Elymol. p. 738. dence Creuzer I. 193. u. IV, 165. beitstimt." " Strabes XIV. p. p. 441, 22 ξ. " Herod. II, 55.

verschieden gedeutet worden. Nach Strabon 10 bezüge er sich darauf, dass die Priesterinnen πελευσμάτειες gewesen und ihre Vorherverkündigungen aus Beobachtung der Tauben geschoft hälten, wie die σομασσμάτειες aus Beobachtung der Raben; Servius 31 dagegen berichtet, im Thessalischen bedeute πελειάδες sowol Tauben als wahrsagende Franen. Wahrscheinlicher ist, dass weil die Taube der Diona hellig, nach einer natürlichen Symbolik auch die Priesterinnen der Gottin Tauben genannt wurden; wie die Priesterinnen der Demeter μελίσσαε 33 hiessen, weil die Biene dieser Gottin heilig war.

Was nun die Art der Mantik in Dodona betrifft, so war diese theils eine natürliche aunerer Bewegung des Geistes, theils eine künstliche aus ämsseren Zeichen. Der letzeren werden dreierlei angeführt: die uralte Eiche des Zeus mit prophetischen Tauben, der wunderbare Quell an lirem Fosse, und das vielbesprochene Dodonaische Erzbecken v.

Der hochgewipfelte redende Baum, das unglaubliche Wunder wie Aeschylus \*\* ihn neut, hald als deze bald als gryo's bezeichnet \*\*), war eine Bucheiche, quereus esculus oder wie Link \*\* will quereus aegigos: ein hoher sehr schöner Baum mit immergränen Blättern und süssen essbaren Eicheln, welche nach dem Glauben der Griechen und Römer die erste Speise der sterblichen Menschen waren \*\*. Diese Eiche mit essbaren Früchten, deu's xeonogioos \*\*, auch bei anderen Volkern ein Sinnbild des hochsten Gottes, galt den Pelasgern als Baum des Lebens, und der Gott der ihn den Sterblichen verlich, als erster Nahrvater, Ze's gryo's \*\* oder Onyoreios \*\*, im alten Rom Jovie stagu-verlich, als erster Nahrvater, Ze's gryo's \*\* oder Onyoreios \*\*, im alten Rom Jovie seiner Blätter, Vogelstimmen aus seinen Wipfeln gaben ihre Gegenwart kund. Wenn die Fragendon eintraten, bewegte sich die tönende Eiche und die Peliaden sagten: dies spricht Zeus \*\*. Es wurden daher auch Rauchopfer darunter angesündet — arbor numen habet co-

so Strabon ap. Eustath. ad Od. XIV, 327. p. 72, 30. \*1 Servius ad Ecl. IX, 13. lingua Thessaln Peliades et columbae et vaticinalrices vocaniur. Der Schol. Soph, Trach. 172, and Valk. ad Eur. Phoen. 1475. meinten Miketat und Athetades seien unr verschiedene Dialectformen von Aoltal n. bezeichneten nichts anderes als altersgrane Frauen. "2 Schol. Pindari Pyth IV, 104. Hesychius s. v. II, 566. Creuzer IV, 382 ff.; Creuzer selber (IV, 164.) meint, achwarze Tauben, Athtudes uthairut seien jene Priesterinnen genannt worden, weil sie Wittwen gewesen, die nach Aegyptischer Priesterregel eine zweite Heirath nicht schliessen durften, sondern ganz dem Gattesdieust lebten, wofür die schwarze Taube das symbolische Bild war. Horapollo II, 32. Es last sich aber nicht nachweisen, dass die Peliaden Willwen gewesen seien, ibre Namen und der oben erwähnte Rauh der Lanassa machen dies vielmehr sehr unwahrscheinlich. "3 Anch einige Spuren von Sortes (gezogenen Karten) finden sieh bei Cie. de Div. 1, 34, 76. II. 32, and bei Liv, VIII, 24, 1, cf. Tac. Germ. 10. Doch thut man besser, den Ausdruck sortes bier nicht zu urgiren, sondern = responsa zu nehmen, wie schon Drakenb. zu Liv. V. 15, 12 p. 132. Stullg. that, \* Aesch, Prom. 834, τέρας υπιστον, 51, Homer, Acsehylus, Plainn, Strahon, Panannina nennen den Baum dors; Hesiod, Herodot u. A. 97705; Sophokies Trach. 171, παλαιά 97705 u. ebeudas, 1070, πολογλώσσος δρές. Vergl, Lucian Gall. 2. T. H. 705. Reits. 16 Link, die Urwell und das Allertham I, 361 ff. " Straban ap. Eustath ad Od. XIV. 327. p. 72, 29. Vorg. Gc. I, 148, mit Servius, Plinius XVI, 1. Pans. VIII, 1, 2. Grenzer II, 475. 476. Vergl. Symmachi Episl. X, 61, p 444. Pareus. Plat, mor. p. 703, C. 29 Eupharion ap. Steph. Byz. v. Audurr, p. 110, 26. Exouer es Audura Atos φιγοίο προφίτιν. " Schol, Villois, p. 450, A. 8. und Steph. Byz, I, I, p. 110. " Varro de L. L. V, 152. Plin. XVI, 10, 37. Paulus ex Festo p. 65. 52 Suidas v. Audory 1, 623. xal eigiortur τών μαντευομένων έκινείτο δήθεν ή δρίς ήχούσα. αὶ δὲ (γυναίκες προφητίδες) ἐφθέγyorre ou rade liver à Zeis.

liturque tepentibas aris 33 — vergleichbar dem Abrahamischen Altar im Haine Mamre 34 unter der Eiche Ogyges, die seit Erschaffung der Weit dort gestanden haben soil 33; und ähulich den heiligeu Eichen der Celten und Germanen 34. Ein Stück dieses Bodonäischen Baumes fügte Altene in das Vordertheil der Argo, damit das heilige Holz die Helden auf litrer Fahrt schötze und ihnen in Sturm und Nothen die Stimme des Zeus verkündige 34. Auch wurden der Sliftungslegende gemäss fortwährend auf dem Baume heilige Tauben gehalten, ahulich dem Marsorakel zu Tiora Mattiene bei den Aborlginern, wo ein gottgesander Specit von einer hölzernen Saule herab weissarie 34.

Am Fasse der Rieseneiche und wie aus ihren Wurzeln sprudelte ein kalter Quell, auf dessen Gemurmel die begeisterte Priesterin gleichfalls weissagte . Als Wanderkraft wird von ihm erzählt, dass brennende Fackeln in lin eingefaucht erloschen, ausgelöschte an ihm sich wieder enizändeten; auch stieg und fiel er zu verschiedenen Tageszeiten, Miltags war er am kleinsten, zu Mitternaneth am größselen, sein Name dratzwoµevog 100. Was hier von dem Auslöschen brennender und dem Wiederanzänden ausgelöschter Fackeln erzählt wird, hat vielleicht, abgesehen vom der physischen Thatsache auch
den mystischen Sinn, dass das gewohnliche solarisch wache sinuliche Leben untergehen
müsse, damit die in der Seele schlummerade prophetische Kraft aufleben könne. Die
Fackel des menschlichen Geistes muss erlöschen, damit ein göttlicher sich entzände,
das Menschliche muss sterben, damit ein Göttliches geboren werde: der Untergang des
Ichs ist der Aufgang Göttes in der Seele, oder wie die Mystiker sagen, der Sinne Untergang ist der Wahrheit Aufgang 101.

-Ausser der redenden Eiche und dem wunderbaren Quell war drittens noch eine seltsen Art von Kesselorakel in Dodona, worüber jedoch die Angaben der Alten nicht vollig übereinstlamen. Der Mythograph Demon erzählte: das Dodonäische Heiligthum sel

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Silius IIal, VI, 691, <sup>94</sup> Mos. I, 13, 18, <sup>95</sup> Jusephi A. J. I, 10, 4, B. J. IV, 9, 7, <sup>96</sup> Grimm's D. M. p. 41 ff. " Apollod. I, 9, 16. Lycophr. 1319 f. Schol. Apoll. Rh. I, 527. IV, 583. Orph, Arg 268. Valer. Flace, Arg. I, 302. " Dionys. I, 14. Philostr. Imag. II , 33. Schol. Soph. Trach. 172. Schol. Lucani III. 180., die in Crenzer's Abbildungen Taf. V. 10. abgebildete Münze von Halikarnass und die von Arnelh bekannt gemachte Epirolische Munze. " Servius ad Ac. III, 466. circa templum quercus immanis fuisse dicitur, ex enjus radicibus fone manabat, qui suo murmure instinctu deorum diversis oracula reddebat: quae marmura auus, Pelias numine, interpretata hominibus disserebat, 200 Plinius II, 103. 228. In Dodone Joris fons cum sit gelidus et immersas faces exstinguat, si exstinctae admovementur, accendit, idem meridie semper deficit, qua de causa aranounteror vocant; mor increscens ad medium noctis exuberat, ab co rursus sensim deficit. Methodius dagegen im Etym. M. p. 98, 22. behauptet, er pflege um Mitternacht nachzulassen, wahrend er in den ührigen Stunden vollfliesse, κατά τάς μεσημβρίας καὶ μέσας τὰς νύκτας ἀπολήγει καὶ οὐ ψεῖ, τὰς δὲ ἄλλας ώρας συνεχώς φέρεται. Mit der Augnbe des Plinius stimmen überein Solmus 7, 2. Pomp, Melu II, 3, p. 45 Bip. Augustinus C. D. XXI, 5. und I.ucretius VI, 880 ff. Wenn Constantions Porphyrog. de Thematibus II, p. 97. Meurs, die Quelle Kastalia neunt, so kann das nur eine Verwechslung mit der Delphischen sein. -Das regelmässige Ausehwellen und Abnehmen von Quellen Lommt übrigens öfter vor (Seneen Q. N. III, 16. Vergl, auch die von Osann in den Bair. Annalen 1834. Nr. 75. beschriebene Kissinger Quelle, die 144 18 20 zehnmal täglich steigt und fällt); ebenso, dass Quellen am Tage kalt, Nachts heiss sind, Herod. IV, 181. - 16 . . Dieder XVII, 50. Lacretius VI, 849 ff. Silius Ital, VI, 669 ff. Solinus 29. Augustinus C. D. XXI, 5. 7. 100 Minuteli's Reise p. 163 164. 101. Spiegel der evangel, Vollkommenh. (Côln 1536) c. 16. und Joh. Bonze princ, vitae christ, I. 25. Scasuum occasus veritatis exortus est.



von einem Kreis einander nahestehender Dreifüsse, λίβτες oder το[ποδες, umgeben gewesen, so dass wenn einer angeschlagen worden, alle anderen vermöge der Berührung miklingen mussten, und der Ton, γ̄2γ̄, viele Zeit gebraucht habe bis er den Kreislauf beendigt. Der Periegel Polemon dagegen, welcher Dodona genau untersucht halte, und Aristides, der diesen abgeschrieben, ersahlten: In Dodona ständen zwei gleiche Saulen neben einander und auf der einen ein nicht sehr grosses ehernes Gefäss, den heuligen Becken ahnlich (χαλκίον οὐ μίγα, νοίς νῦν παραπλήσον λίβγαι), auf der anderen die eherne Statue eines Knahen, der in der rechten Hand eine Geisel halte mit drei Knocheln an beweglichen Kettchen. Wenn es sich nun treffe dass der Wind wehe, so schlügen die Knochel der Geisel an das eherne Becken und bewirkten lang horbare Tone, die weitshin die Luft durchdrängen. Das Ganze, sezt Strabon hinzu, sel eine Stiftung der Corcyräer und daher das Sprichwort entstanden, γ̄ Κορνισμίων μάστιξ und το Δοδοναίον χαλκίον, was von Schwätzern gebraucht werde, die hirer Rede kein Ende wissen 10°4.

Wie aus dem Rauschen der heiligen Eiche und dem Murmein des wunderbaren Quells, so

<sup>101</sup> Ich bin in oblger Darstellung den, wie es scheint, genauesten Augaben des Stephanus Byz. v. Δωδάνη p. 111., des Strabon VII. exc. 1. p. 228. und des von Jacobs ad Philostr. Imag. p. 567, angeführten Scholissten gefolgt. Ahweichend davon nennen der Scholissten Villois. B. p. 449, 49., Eustath. za Od. XIV, 327, p. 73, 2 und der Lexicograph Saidas v. Avd. xalx. 1, p. 623, 2. statt des Palemon und Aristides den Aristoteles als deu Gegner des Demon, und zwar der Villoison'sche Scholiast und Suidas mit dem Zuanz, Aristoteles habe die Angabe des Demon als eine Piction darchgezogen, τος πλασμα dielerzier. Endlich bietet noch in der Nachricht des Demon, no gesagt wird, dass der Ton viele Zeit branche den Kreis der Erzbecken za durchlaufen, wis διά πολλού χρονου γίνεσθαι της ήχης την περίοδον, der Venetinaische Codex B. die Lesart wS διά π. χ. γ. της ψυχής τ. π. dar, welche Creuzer IV, 166, als die wabre aunimmt und damit den Demon sagea lässt : "Das Fortklingen der Becken sobald das erste gerührt worden, sei ein Bild der Beeleawaaderung; wie der Klang durch die Kreise der Becken, so ziehe die Seele auf ihrer Wanderung darch die Kreise der verschiedenen Spharen Es branche lange Zeit bis the Kreisland beendigt sei, ως δια πολλού χρόνου ψυχές γίνεσθαι την περίοδον." Anch ich gestehe das Bild sehr schoa zu finden, und wurde die Lesart, welche einen so geistvollen Sinn gibt, gern anachmen, wenn ihr nicht entgegenstände; dass der beim Villoison'schen Scholiasten, bei Eustathius und bei Saidas vorkommende Name des Aristoteles lediglich aus dem von Stephanus Byz. augeführten Aristides, etwa aus der Abkarzung Apiter. entstanden zu sein scheint; vergl. Prelier ad Polemonis Fr. p. 59. Von Aristides aber sagt Stephanns Byz, unsdrücklich, dass er seine Dodona betreffenden Nachrichten uur ans den genaueren Untersuchungen des Reisebeschreihers Polomon abgeschrieben habe. Da nan aber Demon bei Stephanns keine Silbe von der Welle, ja nicht einmal van einem Kreislauf des Tones sagt, sondern nur dass der Tan fortklinge bis man wieder einen der Kessel mit der Hand anfasse (διαμένειν τον έχον άχρις αθθις του ένος έφαψηται); da ferner Polemon darchaas nicht im Gegensatz zu dem angehlichen Bild der Seelenwanderung , sondern nar im Gegensatz der rielen Becken beriebtet, dass zwei Saulen dort standen: wie gueb das Spriebwort nar von einem Erzbecken, nicht von vielen weiss (i augotnia de or groter ei un zudzior er, all ov lifiguag i roinodus noklois): so fallt die Grenzer'sche Dentang, wie sehr sie nich sonst an. sprechen möge, von selbst weg als auf einem doppelten Schreibsehler berahend. - Wenn Clemens Al, cobort. 2. p. 10. und die ihn abgeschrieben, Enschins pr ev. II, 3. and Theodoretus Serm, X. p. 623. D. u. p 632, B. von einem left; Georgeortos und einem Andiorator galxeior als von zuei verschiedenen Dingen sprechen, so ist das ein Irrtham, der nar auf Unkenntniss oder auf Flückligkeit beraben kann. Ucher die Sprichworter Κερχυραία μάστις und Δωδωναΐον χαλκεΐον s. Zeush IV. 40. VI, 5. und daza Leutsch p. 98. 162,

scheint auch aus den Tönen des Dodonälschen Erzbeckens geweissagt worden zu sein 103. Doch hutte es damit, wie ich vermuthe, noch eine andere Bewandtniss.

Zunächst nemlich erinnern die beiden Saulen zu Dodona an jene vor dem Salomonischen Tempel zu Jerusalem. Dort hatte Salomon durch den Tyrischen Künstler Hiram zwei eherne Säulen errichten lassen, achtzehn Ellen hoch jede, vier Finger dick, inwendig hohl; und auf jeder stand ein ehernes Becken verziert mit zwelhundert Granatapfeln in zwei Reihen. Die Säule rechts nannte er Jachin, und die zur Linken stand Boaz 104; was Krūnitz 105 mit Recht also versteht, dass diese hohlen ehernen Säulen gleichsam zwei grosse Glocken, und das von den Capitalen frei herabhangende Kettenwerk mit den Granatäpfeln die Schlägel dazu bildeten, und dass auf solche Art beim Anhanch des Windes ein helles angenehmes Glockenspiel entstand. Eben solche goldene Säulen, von Salomon dem König Suron geschenkt, waren zu Tyrus im Tempel des höchsten Gottes aufgestellt 106. Und so ware es wol nicht unwahrscheinlich, dass auch die Saulen zu Dodona eine Nachbildung der Salomonischen gewesen. Denn sie waren, wie Strabon bezengt, ein Weihgeschenk der Corcyraer, aradnua Koprepalor; die Bewohner der Insel Coreyra aber, welche wie die Dodonaer zum Geschlecht der Pelasger gehörten und gleich diesen vorzugsweise den Zeig übigtog verehrten 107, rühmt sehon Homer als Seefahrer und Kaufleute. Man darf daher gewiss aunehmen, dass sie auch nach Phonizien und Syrien hin gehandelt und vielieieht gerade von derselben Künstlerschule die für Salomon arbeitete, nuch ihr Weihgeschenk für den Tempel zu Dodona haben anfertigen lassen. Ein ähnliches Klingwerk befand sich an dem berühmten Grabmal des Etruskischen Königs Porsena in Clusium 100; wie in späterer Zeit Augustus den Gipfel des Capitolinischen Jupitertemuels mit Glocken umhängen liess 109.

Es auss aber, um die ursprüngliche Bedeutung der Dodonätschen Sauben zu erforschen, noch weiter als zum Salomonischen Tempel zurückgegangen werden. Mir wenigstens scheint das Erzbecken und die kleine männliche Figur die jene Tone hervorbrachte, noch eine andere Bedeutung zu haben, als die einer blossen Tempelglocke; oder vielmehr die Tempelglocken selbst haben ursprünglich eine tiefere Bedeutung als man gewöhulleh glaubt.

Glocken nemlich werden heim Gottesdienst zuerst erwähnt im Mosalschen Ritualgesetz. Dem Hohenpriester Aron soll der Saum des Liebrockes den er anhat so oft er ins Allerheitigste eintritt, mit goldenen Glockehen und Granatäpfeln geschmöckt sein, "so dass ein goldenes Glocklein sei und darmach ein Granatapfel und aberands eine goldene Schelle und wieder ein Granatapfel rund um den Saum seines überkleides <sup>110</sup>. Hier sind mach der Erklärung Philon's <sup>111</sup> die Glockentöne ein Symbol von dem Einklaug der Welt und der Harmonle der Sphären; wie der Jüdische Hohepriester überhaupt nis ein

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Gregor, Nac. in Julius, H. p. 127, C. ofix for deliverent dofis, obx for kfpts; marrei tent. Vergl. Lucan, VI, 427. <sup>102</sup> Roen, I. 7, 13 ff, Chron, B. 3, 15 ff, 4, 12 f. Jerem, 50, 21 ff. <sup>203</sup> Krönitz Ocean, Encyl, Bd. XIX, 86 f. <sup>204</sup> Euschius pr. er. IX, 33 fin. <sup>201</sup> Boech Corp. inter. Gr. 1399, and not. za 497. <sup>201</sup> Varco hei Plinius XXXVI, 13, 91 ff, und O. Muller's Elruk, II, 223 ff. <sup>203</sup> Suctionius Aug. 91. <sup>203</sup> Nos. II, 29, 33 ff. 39, 25 f. Sirver A5, 11. <sup>203</sup> Philio T. 1, 432. II, 153. 226, Managey.

Bild des Universums angesehen ward 112. Ein ähnlicher Gebrauch, wie Plutarch 113 bemerkt, wurde von den Erzbecken in Griechenland bei der nächtlichen Feier der Mysterien gemacht, wo der Hierophant das Erzbecken seihig weun die Kora gerufen ward, oder, wie es auch heissen kann, um Hülfe rief 114. Eben so wurden fromme Abgeschiedene, von denen man glaubte dass sie rein und frei von schwerer Schuld seien, zu Grabe geläutet 113, anzudeuten, dass die Seele in hohere Sphären aufgenommen, "den Reigen beginne mit den leuchtenden Himmelsgestirnen," wie es in jener Samothrakischen Grabschrift heisst 114. Wesshalb man sich dann der Glockentone überhaupt zu jeder Entsündigung und Reinigung bediente 113. Der Kinng des reinen Erzes sollte die Seele rein stimmen und entzaubern von der Macht der finsteren Dämonen 114.

Fassen wir dies alles zusammen, so scheinen die Dodonäischen Säulen mit dem was auf ihnen stand, folgenden Sian auszudrücken: das nieht grosse eherne Becken war eine Halbkugel und ein Blid des Himmeis, die knabeuartige männliche Gestalt 112 ein Blid des Demiurgen oder Weitbaumelsters 126, die Glockentone ein Symbol der Weltharmonle und Musik der Sphären 121. Dass der Demiurg als Knabe gebildet wird, 1st ganz im Geiste

<sup>212</sup> Philo II, 227, Josephus, der gleichfolls die ganze Tempeleinrichtung als eine απομίμεσες καὶ διατύπωσες zwr ohwr betrachtet, fast die Grantapfel and Schellen als Symbole von Blitz und Donner, A. J. III, 7. 7 B. J. V. 5, 7; Clemens Al. Strom. V, 6. p. 669, auch davun ansgehend, dass die bohepriesterliche Kleidang χοσμου έστιν αίσθητου συμβολον, nimmt au, es selen dee Glocklein 365 gewesen und diese ein Bild des guadigen Jahres (Jesaj. 61, 2), welches die Ankunft des Heilandes ankundige. "" Plut, Symnos, IV. 5, p. 672. A. wo überhaupt der Gott der Juden mit dem Dionysos der Mysterienlehre parallelisirt wird, wonn nuch die Achnlichknit der Festgebranche am Laubhüttenfest mit den Dionysien berechtiga. 114 175 xoprg entralorperry entroporer to legoperor izelor. S. das merkwardige Feagm, Apollodar's p. 401: 402, and Creuzer IV, 398 ff. 115 Daram war anch, wie es acheint, der Thron. auf dem prachtvollen Leichenwagen Alexanders des Ge mit Glöckehen umgeben, Diodne XVIII, 26. 216 Fe. Munter's Antiq. Abh. p. 185 f. 117 διόπερ πρός πάσαν αφοσίωσιν καὶ αποκάθαρσιν αυτή (τή γαλκή) έχρωντο Apollod, l. l. 218 Duss Erzton den Zauber beeche, war ein nraltee Volksglaube a. Tibull. 1, 8. 22. und dazu Dissen p. 171. Was aber entzaubert, ist auch im Stande zu bezanbeen. Wie finden daher, dass man sich der Eezbeeken, pelves, anch zu magischen Zwecken bediente. Plinius XXX, 2, 14, Namentlich bei Todtenbefragungen wurde die Erzglocke angewendet, wie ein Judischer Rabbi Beehni in seinem Commentar zue Thora fol. 97, col. 1, (augeführt von Eisenmenger I, 529. and darans abgescheieben in Augusti's christlieben Denkwürdigkeiten IV, t3) folgendermassen beschreibt; "In den Buchern der Zauberejen wird gemeldet, dass bei dem Weck des Wahrsagergeistes eine Fran beim Grabe gegen das Hanpt des Todten und ein Mann zu den Fassen desselben, in der Mitte aber ein Knabe mit einee Schelle in der Hand steht und damit gebellt : und ist diesen unter den Heiden zu selbiger Zeit (des Moses) sche gebranchlich gewesen," - Fint alle diese Vorstellungen knüpfen sich anatee an die seit dem niebenten Jahrhundert auch im ehristlichen Gottesdienst gebennehlieben Kiechenglocken. Ich erinnere nur an die bekannten Iuscheiften: laudo deum vernm, plebem voco et congregu clerum, festa honoro, daemunes fugo, viros voco, murtuos plangu, fulguen frango. "" Die Figur wird hald Aule, bald παιδάριον genannt, bestimmtee ανδρίας and ανδρίανταριον in einem alten Scholion bei Incuba an Philoste. Imag. p. 567, εν Διοδώνη χαλκούς λέβης έκειτο εφ' ύψηλου κιόνος εφ' ετέρου de xioros intero ardolarragior galxer pantina gepor xil. 10 8. oben Anm. 53. 111 Direce uralte grosse Vurstellung der Phantasie von einem Welteharal liegt auch, win ich glanbe, der schonen Sage von der tonenden Memnonsaule zu Grunde, ron der Philostratus Heroie, p. 699. sagt: "Aegyptier und Acthinpier opfern ihe jeden Frühmorgen, wenn die Sonne ihee ersten Strablen sendet, und das Bild die Stimme ertouen lasst, womit es seine Vercheer begeusst." Ja selbst in der Lehre der sog, Johannes-

der Aegyptisch-Pelasgischen Theologie, wie sie auch in Samothrake herschte 122. Das wunderbare Waldglocklein sagte allen die nach Dodona kamen den Gott zu fragen, dass sie auf heiliger Stätte seien, mit reiner Seele fragen müssten, und selber zu schweigen hätten wo der Gott rede. Ich kann mir wol denken, wie gerade in dieser Umgebung die von menschlicher Willkür unabhängigen und uuregelmässigen Tone, hervorgebracht wie die einer Aeolsharfe von dem Geist der geistet wo er will, einen besonders feierlichen Eindruck auf die Wallfahrenden machen und sie zur Andacht stimmen mochten 123.

Neben dieser künstlichen Weissagung aus Zeichen ward aber, wie schon bemerkt, auch natürliche Divination aus prophetischer Bewegung des Gemüthes geübt. Wo weissagende Priesterinnen sind, da müssen immer auch extatische den magnetischen ähnliche Zustände angenommen werden. Sophokles nennt die Dodonäischen Priesterinnen allgemein gottbegeisterte, ras Geanuodoùs ieplas Audurldas 124; bestimmter noch sagt Platon 125; die Prophetin zu Delphi und die Pristerianen zu Dodona hätten im heiligen Wahnsinn, pareiga, vieles Gute in privaten und offentlichen Angelegenheiten ihrem Vaterlande zugewendet, in der Besonnenheit aber, σωσρονούσαι δέ, weniges oder gar nichts". Hierin ist klar ausgesprochen, dass auch die Dodonäischen Pristerinnen wie die Delphische Pythia ihre Antworten nicht im Zustande des gewöhnlichen wachen Bewusstselns gaben, sondern in wirklicher Verzüekung oder Extase; wozu namentlich auch die häufigen Rauchund Trankopfer, von denen sie gielelssam dufteten, das ihrige beitrugen 126. Ueber allen Zweifel bestimmt erklärt sich Aristides darüber, indem er wiederholt bezeugt: dass die Pristerrinnen zu Dodona weder vorher, "vor dem Ergriffensein durch den Geist wissen was sie sagen werden, noch nachher wenn ihr natürliches Bewusstsein zurückgekehrt sich erinnern was sie gesagt haben, so dass eher alle anderen als sie selber wissen was sie sagen" 127.

Diese Peliaden nun sollen zuerst unter den Weibern folgende Verse gesungen haben, φσαι γυναικών πρώτως τάδε τὰ ἔτις.

Christen nu den Grenzen von Assyrien findet sich ein Anklang daran. Van ihnen erzählt Ignatius a Jesu in sciner narratio originis, rituum et errorum Christianorum S Johannis, Romae 1652, p. 38 ff, u, 53. 54. Folgenden: Vor allem zeiehnen sie sich durch ihre Verehrung des Kreuzes aus, und sagen dass in der ersten Frühe, des Tagen die Engel das Keenz in der Mitte der Sunne aufplanzen, die eben mit dem Glanze des Kreuzes die Welt erleuchte. Dasselbe behaupten sie vom Licht des Mondes, In einem ihrer h. Bücher, welches Divan heisst, sieht man unter anderem zwei Schiffe abgebildet, in denen Sonne und Mond ihre Bahnen durchschiffen. Und in der Mitte der Schiffe ist ein Kreuz gemalt, gang mit Giockehen bedecht Denn sie augen, wenn in den Schiffen kein Kreuz ware, so halten Saune und Mond kein Licht und massten Schiffbruch leiden in den unermesslieben Raumen des Himmels." 172 Schelling über die Guttheiten von Samothrake S 33, und 93 ff. Auch in anseren dentschen Mythen werden ja grosse zauberische Krafte gern in Zwerggestalt gedacht, Vergl. Grimm's D. M. p. 253 ff. 124 Anch musaten (wie aus einer freilich dankelen Stelle des Ascunius in Divinat. p. 101. Orell, hervorzugehen scheint) die den Gatt Befragenden vorher ein reinigendes Bad im Tempel nehmen; abulich jenen, wodurch die Delphische Pythia sieh zum Weisungen vorhereitete. Plut, mur. p. 402, C. D. schol. Eurip. Phoen. 222. 124 Sophoel Fr 401. 125 Plat Phaedr. p 36 126 Philoste. Imag. II, 33. p 103, 22, colunt yan Septumator te aratreir zal onordior. 12 Aristides T. II, 13. Dind. oute agoregor tira totaerie elgor entoriune agle elgel Deir ent tre tot Deor otrovglar, 089 votenov odder we elitor idagie, akka narteg nakkor i zeirat.

Ζεὺς ἦν, Ζεὺς ἐστι, Ζεὺς ἔσσεται, ὧ μεγάλε Ζεῦ· Γὰ καρποὺς ἀνίει, διὸ κλήζετε μητέρα γαῖαν 124.

Zeus war, Zeus ist, Zeus wird sein, o grosser Zeus: Früchte sendet die Erde empor, durum neunet Mutter die Erde. Die Form der Verse mag einer späteren Zeit angehören, Inhalt und Gedanke aber sind urait. Der erste Vers enthält denselben Gedanken, wie die berühmte Inschrift des verschleierten Bildes zu Sals; Ich bin alles was war, ist und sein wird, und meinen Schleier hat kein Sterblicher gefüstet 128; dieselbe alte Rede, dass Gott der Anfang, das Ende und die Mitte alier Dinge sei 130. Und wenn es erlaubt ist Profanes mit Heiligem zu vergleichen (es ist aber erlaubt, weil den Religionen aller Volker Heiliges zu Grunde liegt), so wird auch in einem neutestamentlichen Buche der sichtbare Gott definirt durch o we zai o te zai o tozoueros 121; welches alles im Grunde nur eine Explication der berühmten alttestamentlichen Definition Gottes ist: ejeh ascher eich 132, sum qui ero, ich bin der ich sein werde; wodurch einmal die absolute Identität Gottes mit sich selbst, und dann auch ausgesprochen wird, dass er die Quelie alles Lebens und die innertse Wurzel aller Dinge ist, dass alles Daseiende in ihm sein ewiges Sein hat. Der zweite unter obigen Versen: die früchtespendende Erde Mutter zu nennen, enthält die Ansicht, dass wie Gott der Vater der Menschen, so die Erde unsere gemeinsame Mutter sel; eine Vorstellungsweise, wogegen um so weniger einzuwenden. als ja auch nach der Mosaischen Erzählung 133 der sterbliche Theil des Menschen aus Erde genommen ist und zu ihr zurückkehrt. Auch dieser Ausspruch bezeugt eine nahe Verwandtschaft der Dodonäischen Theologie mit den Morgenländischen Religionssystemen.

Fast alle ältesten Heroen des Hellenischen Volks wandten sich in den Bedrängnissen, die sie zu bestehen hatten, an den Gott in Dodona: Jnachos 124, Herakles 124,
Achilicus 126 und sein Sohn Pyrrhus 127, Odysseus 124, Acheas 124, In allen wichtigen
Angelegenheiten ward das Orakel befragt 126, namentlich bei Aussendung von Colonien
und in schweren Zeitlänflich bei Krieg und Pestlienz. Einem Dodonälschen Orakelspurch
zu Folge zog ein Pelasgischer Stamm aus seiner Heimath verdrängt, von Epirus nach
Italien hinüber und liess sich, wie ihm befohlen war, bei der Stadt Kotyle im Lande der
Aboriginer nieder 124. Wie wohlithätig der Dodonälsche Zeus in der Urzeit Griechenlands
wirkte, wird besonders aus solchen Aussprüchen erkannt, worin er das Recht der
Schutzflehenden und ihre Unverleztlichkeit als religiöses Gebot proclamirte und Achtung
einschärfte vor den Beschlüssen des Arcopag 125. Mit seiner Zustimmung zog auch
der Spartanlsche König Agesilaus Ol. XCVI, I. gegen die Perser zur Befreiung der Aslatischen Griechen 122.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Paus. X, 12, 5, <sup>112</sup> Plut. de Is. et Os. p. 354, C. <sup>112</sup> Plut. de Legg. IV. p. 354 and Aristet de mundo 63, 0 συς, σστες ο παλαιός λόγος, σσχήν τε καί τελενην και μέσα των στευν όπους των έχων, and der bekannte Vers bei Plut. mer. p. 336, D. Ζείς σσχή, Ζείς μέσα, μίος διατικά πέλονται. <sup>113</sup> Aspekal, 1, 4, <sup>113</sup> Most. II, 3, 14, <sup>113</sup> Genes. 3, 19, <sup>114</sup> Assek, Prom. 661, 831 ff, <sup>115</sup> Saphabel, Trach. 171 ft, <sup>114</sup> JL XVI, 233 ff, <sup>115</sup> Usutisma XVII, 3, <sup>116</sup> Od. XVI, 337 ff, <sup>117</sup> Disphabel, Trach. 171 ft, <sup>114</sup> JL XVI, 233 ff, <sup>118</sup> Usutisma XVII, 3, <sup>119</sup> Od. XVI, 337 ff, <sup>119</sup> Disphabel, Trach. 171 ft, <sup>114</sup> JL XVI, 233 ff, <sup>118</sup> Usutisma XVII, 3, <sup>119</sup> Od. XVI, 337 ff, <sup>119</sup> Disphabel, Trach. 171 ft, <sup>114</sup> JL XVI, 233 ff, <sup>118</sup> Disphabel, <sup>118</sup> Asset, <sup>119</sup> Paus. VII, 25, 1, <sup>119</sup> Plut. mer. p. 203, F.

Einige psychologisch merkwürdige Aussprüche erzählt Pausanias also: "Als Kalydon noch bewohnt wurde, sagt er, hatte Dionysos unter anderen Priestern auch einen gewissen Korcsos, der durch die Liebe viel Ungemach erdulden musste. Er liebte nemlich eine Jungfrau Kallirrhoë, so viel er aber Liebe zu ihr fühlte, so viel Hass hegte sie gegen ihn. Und ob nun gleich Koresos alle Bitten anwandte und allerlei Geschenke versprach, so wurde doch der Jungfrau Sinn nicht bewegt, und er suchte endlich Hilfe bei Dionysos. Da habe, heisst es, der Gott seinen flehenden Priester erhört und die Knivdonier mit einer bosen Krankheit geschlagen, dass der Tod sie im Wahnsinn dahinraffte. Als sie dann zu dem Orakel in Dodona ihre Zuflucht genommen, um durch die Tauben und dle Aussprüche der Eiche am sichersten die Wahrheit zu erfahren, sei ihnen die Antwort geworden, der Zorn des Dionysos werde nicht eher nachlassen, als his Koresos entweder die Kallirrhoë selbst, oder einen andern der für sie sterben wolle, dem Gotte opfere. Der Jungfrau nun, überall vergeblich nach Hulfe suchend, blieb nichts übrig als zu sterben. Wie aber alles zum Opfer vorbereitet war nach der Ankundigung des Dorischen Orakels, und sie gleich einem Opferthier zum Altar geführt wurde, da gab Koresos der dem Oufer vorstand, der Liebe folgend nicht dem Zorn, sein Leben für die Geliebte hin. Jetzt wie Kalijrrhoë den Koresos todt vor sich sah, da wandte sich der Jungfran Sinn; Mitleid ergriff sie um Koresos, und Beschämung wegen dessen was er für sie gethan - und sie todtete sich selbst an der Quelie die nicht welt von dem Hafen zu Kalydon ist. Und von ihr nannten sie nachher die Quelle Kallirrhoë." 144 Der andere Fall ist folgender: "Zur Zeit des Troischen Kriegs sandten die Bewohner der Stadt Teuthis in Arkadien einen eigenen Führer gleiches Nameus aus, nach anderen hiess er Ornytos. Als aber die Hellenen von Aulis aus keine gunstige Fahrt hatten, sondern widriger Wind sie dort lange aufhielt, gerieth Teuthis mit Agamemnon in Feindschaft und woilte mit seinen Arkadern Da habe ihn, sagen sie, Athene in der Gestait des Melas, des Sohnes des Ops, von der Heimfahrt abhaiten wollen; er aber in Aufwallung des Zorns stiess die Gottin mit dem Speer in die Huste und führte sein Heer von Aulis zurück. Als er aber nach Hause gekommen, meinte er die Gottin zu sehen, wie sie an der Hüste verwundet sel. Und von der Zeit an ergriff ihn eine auszehrende Krankheit, und dieses Land allein in Arkadien gab den Bewohnern keine Frachte mehr. In der Folge aber offenbarte ihnen das Ornkel zu Dodona, was sie thun soilten um die Göttin zu versöhnen, und so errichteten sie eine Bildsaule der Athene mit einer Wunde an der Hüfte"; die noch Pausanias selbst geseinen hat. 145

Eigentliche Prophezeiungen der Dodonälschen Priesterinnen sind uns nur wenige und verhältnissmässig unbedeutende erhulten. Doch möchte ich darum noch nicht dem Origenes beistimmen, der sielt rühmt "alle Vorherverkündigungen (προειφημένα) der Dodonälsehen Priesterinnen wie der Pyttila und uller heldnischen Orakel überhaupt für nichts zu achten (iv oideri τιθίμεθα λόγφ). 140 Ol. CHI, 1 = 368 vor Chr. hutten die Priesterinnen zu

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Paus, VII, 24, I. <sup>245</sup> Paus, VIII, 23, 3. Auf demselben religiösen Glauben beruht die bei Sannel I, 5, 6. erzählt Geschichte, Ein dritter von Paus, 1X, 25, 6. erwähnter Ausspruch ist sehr mysterios gehalten, da er eine Sache betraf, die Pausaniss nieht aussprechen will. <sup>146</sup> Origines odr. Celsum VII, 7, p. 699, C.

Dodona den Lakedamoniern vorausgesagt, der Krieg in den sie wider die Arkader zogen, werde thranenlos für sie sein, προείπον αυτοίς αι Δωδωνίδες lέρειαι διότι πόλεπος ουτος Accedatuorious adarous egrat. Sie siegten ohne einen Mann zu verlieren. 147 Als Alexander König von Epirus im Jahr d. St. 429 = 325 vor Chr. von den Tarentinern nach Italien gerufen wurde, hatte ihm das Dodonaische Orakei kundgethan; er solle sich vor dem Acherusischen Wasser und der Stadt Pandosia hüten, dort sei seinen Schicksalen das Ende beschieden. Desto eiliger sezte er nach Italien über: er wollte den gleichnamisen Ort in Epirus flichen und fand ohnweit der Stadt Pandosia in Lucanien in dem Strom Acheros seinen Tod. 148 Die Priesterin Phaennis, eines Chaonischen Königs Tochter, sagte den verheerenden Zug der Gallier, wie er von Europa nach Asien hinüberziehen wurde zum Verderben der Städte (Ol. CXXV, 3 = 278 vor Chr.) ein Menschenalter vor dem Erciguiss in ihren Sprüchen voraus, 149 Der König Pyrrhus von Epirus hatte einen (Dodonaischen?) Orakelspruch erhalten: dass ihm bestimmt sel zu sterben, sobald er einen Wolf mit einem Stier werde kampfen sehen, ως αποθανείν αυτώ πεπρωμένον σταν λίχον ίδη ταύρω μαχύμενον. Der Spruch erfüllte sich mitten im Lauf seines Heldenlebens, als er auf dem Markte zu Argos ein Erzbild erblickte, welches den Kampf eines Wolfs mit einem Stier darstellte. Ein altes Weib todtete ihn durch einen Ziegelstein vom Dache herab. 150 (Ol. CXXVI, 3 = 274 vor Chr.)

Das Orakel zu Dodona erhieit sich über zwei Jahrtausende und wurde bis in die snätesten Zeiten Griechischer Seibstständigkeit befragt. Dass die Priesterinnen der Bestechung unzugänglich waren, hat Lysander erfahren, der mit Verachtung zurückgewiesen wurde als er dergleichen versuchte. 154 Als Alexander der Grosse unter anderen universalmonarchischen Planen auch den gefasst hatte. Asinten nach Europa und Europäer nach Asien zu verpflanzen, damit durch Wechselheirath zwischen den zwei Welttheilen eine allgemeine Uebereinstimmung und geistige Verwandtschaft sich erzeuge, beabsichtigte er zu diesem Zwecke auch sechs prachtvolle neue Tempel, darunter einen zu Dodona zu erbauen; doch kam der Pian wie andere durch den frühen Tod des Achilieischen Königs nicht zur Ausführung. 152 In der Macedonisch-Römischen Zeit Oi. CXL, 2 = 219 vor Chr. überfiel ein Haufe wilder Actoler unter der Strategie des Dorimachus den Tempel, verbrannte die schönen Säulenhallen um ihn her, zerstörte viele Weihgeschenke und riss das heilige Haus selbst bis auf die Innere Capelle nieder, 153 Damals sind woi auch die beiden Säulen mit dem Erzbecken zerstört worden. Auch bei der furchtbaren Plunderung aller Epirotischen Städte und Tempel, welche Paullus Aemilius nach Besiegung des Perseus im J. d. St. 586 = 168 vor Chr. befahl, wird Dodona nicht verschont worden sein 134; und Ol. CLXXIII, 1 = 88 vor Chr. verheerten die Thraker, von Mithridates

Mi Dieder XV, 72. 148 Am nusübrlichuten erzählt die Geschichte Livim VIII, 24. womit zu vergleichen Straben VI, 1. p., 176 f. Juntinus XII, 2. Steph. Byz. v. Hardwafe p. 222. 149 Pans. X, 12, 5, 15, 2. 189 Pat. v. Pyrntin p. 404; E. Ein anderer dem Pyrchus gregobener Ornscheppsch: wom er nach Italien überszez, Psytatory 122,043 P. (Dimis Cass. Fr. p. 479 Mai) sebeint dem bekannten Spruch den Krösun zu Delphi erhielt: Kguftos, Alev denjäs, psytatyr agyay zarakivat (Herod. I. 53. n. Dieder Fr. p. 25 Mai) anchgebildelt. 149 Dieder XIV, 13. Plul. v. Lys. 9. 477 E. F. Nepos v. Lys. 3. 149 Dieder XVIII, 4. 143 Palyblus IV, 67, Vergl. V, 9. IX, 29. n. Dieder Fr. p. 568. T. IV, 98. Died.

aufgewiegelt, ganz Epirus bis nach Dodona hin, und plünderten den Tempel. 112 Zu Strabon's Zeit um die Geburt Christi war wie alle übrigen auch das Orakel zu Dodona fast
ganz verlassen: was noch bewohnt wird, sagt der Geograph, sind Trümmer und ärmliche
Hütten am Tomarischen Berg. 116 Hienach sollte man glauben das Orakel sel damals erloschen; Pausanlas aber, der gegen das Jahr 180 unserer Zeitrechnung lebte, berichtet dass
die heilige Eiche noch zu seiner Zeit grünend gewesen 117; und sein Zeitgenosse, der Bithynische Redner Aclius Aristides spricht von den Dodonäischen Priesterianen auf eine Weise,
die klar anzeigt, dass sie noch damals weissagten. 118 Erst im dritten Jahrhundert, wie
es scheint, hieb ein Jilyrischer Räuber den heiligen Baum nieder, und das Orakel verstummte völlig. 1180

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Lieux X.I.V., 34. Plet. v. Aemilii p. 270 f. <sup>34</sup> Blonis Cass. Fr. CXVI. p. 47 Reimer. <sup>34</sup> Strabon VII. 7, p. 226, <sup>34</sup> Peus, VIII. 23, 4, vergl. 1, 17, 5, <sup>34</sup> Aristides T. II. [2, 13 Diad. <sup>35</sup> Servius ad Ae. III. 466. Ebenso flet als Bonificies die beil. Eiche bei Geismer umbleb, mit ihr ruglrich das dortigt Beidenthem, Grimm D. N. p. 43 f. Die Zeithenlimmung, dass die Dedonnische Eiche im dritter Jahrbundert gefallen sei, schlenses ich aus Themistus (Or. XXVII. p. 403. Diad.), der um die Mitte des vierten Jahrbunderts lebend, von ihr wie von einer berrits angenhaften Sache redet. Verzigtens metchte ich aus dem dichterheichen Gebrunch, den Claudiaus de III Coss. Bonovii 116 ff., von der eelss Bolose und den Chaonise carmina quereus macht, nicht schlissen, dass das Orskel zur Zeit des Honorius virklich soch betanden hat.







DIE

## **SUHNOPFER**

DER GRIECHEN UND RÖMER

HND

IHR VERHÄLTNISS ZU DEM EINEN AUF GOLGOTHA.

MAXIMILIANS-UNIVERSITÄT ZU WERZBURG.

DIE

## SÜHNOPFER DER GRIECHEN UND RÖMER

UND

### HIR VERHÄLTNISS ZU DEM EINEN AUF GOLGOTHA.

EIN

### BEITRAG ZUR RELIGIONSPHILOSOPHIE

VON

### ERNST VON LASAULX

PROFESSOR DER ALTEN LITTERATUR UND D. Z. RECTOR DER JULIUS-MAXIMILIANS-UNIVERSITÄT ZU WÜRZBURG.

ZUR FEIER DES NAMENSFESTES SEINER MAJESTÄT DES KÖNIGS AM XXV AUGUST MDCCCXLL

WÜRZBURG

BEL VOIGT & MOCKER.

....

### DIE SÜHNOPFER DER GRIECHEN UND RÖMER UND IHR VERHÄLTNISS ZU DEM EINEN AUF GOLGOTHA.

Wenn die Weltgeschichte nicht der Menschen Werk, sondern Gottes durch die Menschen ist, und eh allmächtiger Wille das Ganze ordnet; wenn, wie der Philosoph' lehrt, das der Geburt nach Spätere der Idee und Substanz nach das Frähere und alles Werden um des Endzweckes willen ist, und der am Ende offenbarte Wille von Anfang her der bewegende war: so kann die gesammte Vergangenheit ihrer innersten Natur nach nur ein Vorbild, gleichsam eine Vorerscheinung der Zukunft seln, die ihr Ziel ist. Die Geschiehte aller Völker, die als Theile der einen organisch gegliederten Menschheit nur ein Leben leben, bildet also eine fortschreitende Reihe, worin das relativ letzte Glied stets alle vorhergehenden reassumitt. Da aber alle Geschiehte in letzter Instanz Reilgionsgeschichte ist, so hat das Christenthum als universale Weltreligion seiner Natur nach alle früheren Volksreligionen, insoweil sie Wahreit enthielten, in sich aufgenommen und beschlossen, und es gibt kaum eine im Christenthum ausgesprochene Wahrheit, die nicht substanziell auch in der vorebristlichen Welt gefunden würde. Das soll in nachfolgenden Blättern an der Idee der Sühnopfer, die das Centrum aller positiven Religionen sind. nachgewiesen werden.

Gebet und Opfer 2 sind die älteste und allgemeinste Art der Gottesverehrung, sie finden sich überaft, wo ein specifisch religioses Bewusstsein ist. Vielleicht darf man sagen, das erste Wort des ursprünglichen Menschen sei ein Gebet, die erste Handlung des gefallenen ein Opfer gewesen. Die Mosaische Genesis wenigstens führt den Ursprung der

Ariatoteles de Anime II, 3. p. 414 col. b. 29. Metaph. VIII, 8. p. 1050 col. a, 4 ff. Bekker. <sup>2</sup> Unter den neueren mir bekannten Schriften, welche diesen Gegenstand behandeln, ist Fram Bander's Theorie der Opfer, Montee 1856, zwar die geistreichste, aber, suf mangeflanfer Kenntnise der Thutsechen bernhend, in ätren Ergebnissen unschlahmer. Am grändlichsten werden die altestamentlichen Opfer behandelt in Bähr's Symbiohi, des Nos. Cultus II, 189–453; einige Momente hat de Mustre in den P. A. II, 395 ff. mit richtigem Instinct bernaugr-fühlt.

Opfer bis auf die erste Menschengeschichte, auf Kain und Abel zurück; Griechische Sagen auf Prometheus 3 und den Centauren Chiron 4, oder auf die altesten Könige Melisseus 5, Phoroncus und Kekrops 6. Was aber der Sinn und die ursprüngliche Bedeutung des Opfers sei, gehört zu den sehwierigsten Problemen der Religionsphilosophie. Die Geschichte überliefert uns darüber nichts, und die Sprache, aus der man sonst den ursprünglichen Gedanken erkennen mag, gibt hier auch keinen Aufschluss. Das Griechische Wort bέζω, bootisch bέδδω 7, durch Versetzung und durch Wechsel von δ und ζ ἔρδω, ist und heisst nichts anderes als έργω , wirken; eben so bedeutet δράν , wie die Inteinischen Opferausdrücke facere 10 und operari 11, nur handeln, thun überhaupt, weil das Opfer vorzugsweise als wirksame That, und ein lebendiges Thier zu todten als etwas Grosses betrachtet wurde 12. Das Wort σφάζω, σφάγω hangt mit φάγω zusammen und bedeutet zertheilen, spalten, schlachten 12; 3νω, noch bei Homer nur vom Verbrennen vegetabilischer Gaben gebraucht 14, ist das lateinische fio, was sich in suffio erhalten, und heisst anzünden, räuchern; σπένδω und λείβω, von Trankopfern gebraucht, bezeichnen wie libare nichts anderes als ausgiessen 15. Das deutsche Wort opfern endlich ist augenscheinlich aus dem Lateinischen offerre gebildet und bezeichnet jede Darbringung 16. Alle diese Begriffe aber sind zu ausserlich, als dass darin der religiöse Grundgedanke der Opfer erkannt wurde. Wir müssen daher die Entstehung der Opfer und ihre ursprüngliche Bedeutung, da uns darüber weder in der Sprache, noch historisch etwas überliefert ist, psychologisch zu ergründen suchen.

Ich deuke mir die Sache so: der ursprüngliche Mensch hieng durch die Substanz seinens Bewusstseins wesentlich mit Gott zusammen, wie das Kind mit seiner Mutter. Er empfand sich als geschaffen, mit altem was er war und hatte, Gott seinem Schopfer realer Weise verpflichtet. Dem Willen Gottes verdankte er seine Existenz, von ihm fühlte er sich rings umschlossen, sein eigener Wille war damit vollkommen einig, es herschle nur der Wille Gottes. So lange diese ursprünglich gesetzte Einheit des subjectiven Willens des Menschen mit dem objectiven Willen Gottes bestand, konnte von Opfern nicht Rede sein; das Verhältniss war hiefür zu innig, denn wo totale Einheit des Willens herscht, versteht sich die partiale von selbst. Diese ursprünglich gesetzte Eingleit des menschliehen mit dem gottlichen Willen hatte aber keinen Bestand. Es trat ein Bruch

<sup>\*\*</sup> Hesiodi Th. 535 fl. und Aeselyli Prom. 491 ff. \*\* Der Verfnaser der cyclischen Titanomachie ber Clemens Alex, Strom. 1, 15. p. 361. Potter. \*\* Delymans bei Lactaniania L. 22. p. 16. do. Walch. \*\* Clemens Alex, Oson, p. 38, 27 fl. \*\* Einstabinser zul J. NIV, 261. \*\* Derselbe ru Jl. Il. 305 und IV, 29. \*\* Athenaeus XIV, 79. Eastabins zu Od. X. 319. Hespychius vv. Ogéri und Optiofisi; bom. 1, 1030. 1031. Alberti. \*\* Cato de re runt 134,139. porco piaculo facito. Columbell II, 22. 4. extloid facroe. Virgilaus Jd. III, 77. facroe vikula por fugglus. The billus IV, 6, 13. ter tibi fit libo, ter, des casta, mero. Cicero pro Mur. 41, 90. Junoui . . omnes consules facren eccase est. \*\* operari — operam dare rei divinae, Nonius Marcellus MI, 21. Virgilus Ge. 1, 338. Propertius III, 29. 2. Tacins Ann. II, 14. — operari sacrai Livius L. 31, 8. operari dor Tibulus II, 1, 9. 5, 85 sper rari Libero Patri Curlius VIII, 10, 17. \*\* '65; rt. tri/pre Operaris 7 of '7121' pri/preportius Mor. p. 729, F. Sylburg. \*\* Estatubius zu II. 1, 450 on at zu Od. All, 353. vergl. Ammonius de diff. p. 71. \*\* 'Athenaeus MV, 79. Scholia antiqua ad Od. VIV, 446. \*\* Jidori Org. VI, 19, 32. fibare proprie est fundere. \*\* J. Grimms D. M. p. 22.\*

ein zwischen den Menschen und Gott; der Mensch hat die ihm gegebene Möglichkeit des Anderswollens verwirklicht und durch die Sünde seinen Willen von dem Willen Gottes verschieden gemacht. Nichtsdestoweniger empfand er fortwährend die unabweisbare Forderung der Einheit seines mit dem göttlichen Willen, und die Verpflichtung zur ungetheilten Hingabe seines ganzen Wesens an Gott. Die Erfüllung aber dieser Forderung war Ihm jetzt, da sein Wille sich in schiedliche Strebungen getheilt hatte, unmöglich. Und unn suchte er das durch die Sünde verwirkte Leben durch freiwillige Hingabe des Lebens selbst zu sühnen. Alle Opfer sind daker als eine Folge der Sünde wesentlich Sühnopfer, ihrer Form nach aber sind sie stellvertretend, Indem sie durch Darbringung des äussern Lebens die mangelhaste Hlngabe des innern Willens zu integriren suchen. Als Sitz und Träger des Lebens aber gilt allen Völkern des Alterthums das Blut, Blut und Leben sind ihnen identisch. "Des Leibes, Leben ist im Blut," spricht Jehova bel Moses, ... und ich hube es euch für den Altar gegeben, dass eure Seelen damit versöhnt werden; deun das Blut sühnet durch die Seele 17. Denselben Sutz wiederholt der Heidenapostel Paulus: "Alles wird mit Blut gereinigt nach dem Gesetz, und ohne Blutvergiessung geschieht keine Vergebung"118; und gleicherweise lehrten die Aegyptier 19 und Perser 20, die altrömischen Pontificajbücher 21 und alle alten Physiologen, Pythugoras 22, Empedokles 23, Hippokrates 24, Kritias 25, Galenus 26. Wenn aber lm Blut das Leben ist, so bewirkt nicht sowol das vergossene Blut die Versöhnung, sondern das dargebrachte Leben oder die dargebrachte Seele; wie dies auch Philo geradezu ausspricht, indem er die Vergiessung des Blutes als eine Spende der Seele selbst bezeichnet 27.

Hiernach lässt sich in den Sühnopfern durch vergossenes Blut eine dreifache Succes-

<sup>1</sup> Moses III, 17, 11, (vergl. I, 9, 4, 5, V, 12, 16 ff.) nach Böhrs Erklärung II, 199, 206 ff. 18 Hebr. 9, 22. έν αξιματι πάντα καθαρίζεται κατά τον νόμον και χωρίς αίματεκχυσίας ου γίνεται άφεσις. <sup>19</sup> Horapollo I, 7. <sup>20</sup> Strabon XV. p. 503. 504 Casaub. 1587. (\*1 Servius ad Ac. II, 118. <sup>22</sup> Pythagoras bei Diog. L. VIII. 30. Toky 80 9 at rry dwyly and tob afractos. 24 Empedoclis fr. 315. Start and Cicero Tusc. I. 9. 24 Hippocrates de Corde t. I. 490. de Flatibus t. I. 583. de Morhis t. II. 209. Kühn. <sup>21</sup> Critias bei Aristot, de anima I, 2, p. 405, b. <sup>26</sup> Galenus de plac, Hipp, et Plat, II, 8, t. V, 283, Kühn. Mit dieser Lebre vom Blut hängt auch der alte Volksglaube zusammen, dass gegen gewisse sonst unheilbare Krankheiten, namentlich gegen den Aussatz und die Fallsucht ein Bad oder Trunk von frisch vergossenem Menschenblut das einzige Heilmittel set, s. Aretaeus de curatione morborum diuluruorum I. p. 312. Kühn. Celsus III, 23. Plinins XXVI, 1. XXVIII, 1, 4. Tertullianus Apol, 9. Minucins Fel, Octav. 30, 5. Pseudo-Jonathans Chaldhische Paraphrase von Mos. II, 2, 23, und Midrasch Rabbah zu Mos. II, I. Paraschah p. 119 col. 3. Und noch gegenwartig ist es ein Volksglaube, man müsse, um von der Fallsnehl geheilt zu werden, Armsünderblut trinken. Vergl, Fenerbachs actenmässige Darstellung merkw. Verbrechen I, 271 ff. Philonis Op. t. II, 212, 10. Mangey: ปูนรุกัร รูล้อ, ระอย์พร ย้านยน, ยังนี งางางก ข้อ ล้มล. Am augenscheinlichsten tritt der Glanbe an die reinigende und sühnende Kraft des Blutes bei den sg. Taurobolien und Kriobolien in den Phrygischen Götterculten hervor. Der Einzuweihende ward in eine Grube gebracht, über ihn ein siebartig durchlöcherter Holzhoden gelegt und darauf der Opferstier oder Widder geschlachtet-Wie ein Regen, aus tansend Oeffnungen träufelte dann das Blut auf Stirne, Wangen, Augen, Lippen, Zunge und den ganzen Leib der Büssenden herab, der sich durch diese Bluttaufe vollkommen gereinigt und wiedergeboren glaubte. S. Prudentij Peristeph, X, 1011 ff. und Orelli Corpus Inscript, N°, 2352; taurobolio crioboliogne in acternum renatus. vgl. van Dale de oraculis p. 159 ff.

sion unterscheiden, indem ursprünglich der Sünder selbst sein Leben freiwillig zum Opfer brachte, darnach statt des Schuldigen ein Anderer unschnldig in den Opfertod gieng, endlich statt eines Menschen stellvertretend ein Thier geopfert wurde. Die hier zu Grunde liegenden religiösen Ideen sind folgentie:

I. Weil für den Menschen das Leben ein Geschenk der Gottheit ist auf die Bedingung, dass er ihre Gebote erfülle, so hat, streng genommen, jeder Sünder gegen Gott sein Leben verwirkt. Es ist ein altes Wort, dass der Sünder, so viel an ihm liegt, rin Mörder sei an dem göttlichen Willen. Mord aber kann nur durch den Tod des Schuldigen gesühnt werden, vergossenes Blut fordert wieder Blut 2d. Eine uralte Priestersage bei Platon lehrt, adass die rachende Dike keinen an einem Blutsverwandten begangenen Mord ungerochen lasse, sondern wer solches Blut vergossen, unfehlbar sein eigenes Blut dafür geben müsse; so dass, wer seinen Vater getödtet, deuselben gewaltsamen Tod von seinen eigenen Kindern wieder erleiden, wer aber seine Mutter umgebracht, in weiblicher Natur nochmals auf die Welt kommen müsse, wo Ihn dann eines seiner Kinder um dies zweite Leben bringen werde; denn es gebe keine andere Reinigung für solches Bintvergiessen, als dass die Seele den begangenen Mord durch Erleidung eines gleichen Mordes abbüsse« 29. Das Bewusstsein der Blutschuld erzeugt seiner Natur nach eine Reue, die sieh oft bis zum Bedürfniss der freiwilligen Selbstaufopferung steigert. Meine Sünde ist grösser als dass sie mir vergeben werde, rief Kain ans, als er Abel erschlagen hatte, und der andere Kain, Judas Iskarioth, ward durch dasselbe Schuldbewusstsein getrieben, sich selbst zu erhenken. Und noch gegenwärtig ist es eine bekannte Thatsache der Criminalgeschiehte, dass grosse Verhrecher sich selbst der Justiz überliefern und ihren Tod verlangen, den sie als eine Expiation ihrer begangenen Unthaten betrachten 30. Achnliches findet sich im heidnischen Alterthum und seheint mir den psychologischen Grundgedanken der Sühnopfer auszudrücken. So erzählen Herodot 31 und Diodor 32: zu Krösus, dem König der Lydier, sel einst mit mordbefleckten Händen ein Phrygier aus königlichem Geschiecht, Adrastos mit Namen, gekommen. Der habe aus Versehen seinen Bruder erschlagen, und den König um reinigende Sühne gebeten, und Krösus habe sie ihm gewährt, den Unglücklichen bei sich behalten und ermahnt, sein Schicksal in Geduld zu tragen. Diesem Manne habe dann Krösus seinen Sohn Atys auf einer Eberjagd zur Obhut übergeben; der aber habe beim Jagen auf den Eber werfend gefehlt und den Atys getroffen. Da aber hielt Adrastos, der erst seinen Bruder ersehlagen, dann den Sohn seines Wohlthäters getödtet, sich für den unseligsten aller Menschen und gieng, als er ruhig geworden, hin und tödtete sich seibst auf dem Grabe des Atys. Achaliches wird von Althaemenes, dem Sohne des kretischen Konigs Kutreus erzählt. Dieser nämlich

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Vergl. Euripides El. 681. αἶμα d' αἴματος τικρὸς ἀσεισμὸς γλθε τῷ θανότει. Ovidius Metam. VIII. 483. nors morte planda est. Caser de b.G. W. 16: pro hominis vita nisi hominis vita reddatur, nea posse silier deorum immortalium numen placari arbitrature. <sup>29</sup> Platod de Legg. IX. p. 156. 153. Pekker. <sup>20</sup> πρίο φύνο φύνο φύνο ψούον δμοίον γ δράσασα ψυχή τίση. <sup>20</sup> Fenerbach am angel. Orte 1, 249. II, 473 und 479 f. (Den ersten Fall beurtheil) F. falsch und mit sich selbst im Widerspruch, vgl, S. 275.) <sup>20</sup> Herodotus I, 31–45. <sup>20</sup> Diodoti F. p. 533. L. V, 79. Diodot.

-tödtete ohne es zu wissen in einem nächtlichen Bürgernufruhr seinen Vater. Als er die That erkannt, vermochte er nicht die Last seines Ungiücks zu ertragen, entwich aus dem Anblick und Umgang der Menschen in wüste Einöden und grämte sich wild umherirrend zu Tode 33. Derselbe Grundgedanke, nur gebroehen und im Uebergang zur zweiten Stufe der Sühnopfer, ist in folgendem Falle ausgedrückt, der in die älteste Zeit zurückgeht: . Herakies nämlich hatte den Iphitus frevelhafter Weise von einem Thurme herabgestürzt. Für diesen Mord ward er mit einer bösen Krankheit geschlagen. Er gieng daher nach Pylos zu Neleus und but, ihn von der Blutschuld zu reinigen. Neleus wies ihn ab. Hierauf wandte er sich an Deiphobus, des Hippolytus Sohn, und der liess sich bereden, die Mordsühne zu versuchen. Da er aber von der Krankheit doch nicht frei wurde, so frugte er in Delphi nach einem Hellmittel, und das Orakel antwortete ihm. er werde von der Krankheit genesen, wenn er sich verkaufen lasse und den Kaufpreis den Kindern des Iphitus bezahle. Da schiffte er nach Asien hinüber und liess sich dort freiwillig an Omphale die Königin von Mäouien verkaufen, sandte das Kaufgeld den Kindern des Iphitus und wurde gesund. 34. Auch darin ist unzweideutig ausgesprochen, dass Mord durch den Tod des Morders gesühnt werden müsse; nur ist hier un die Stelle des wirklichen physischen Todes stellvertretend der bürgerliche oder moralische, der Tod der Freiheit gesetzt. Das religiöse Bewusstsein gieng aber

II. noch einen Schritt weiter. Weil nämlich alle Menschen in wesentlicher Lebensgemeinschaft stehen und als Glieder eines lebendigen Gauzen der Gottheit solidarisch verpflichtet sind : darum ist es möglich, dass einer für und statt des andern gesetzt d. h. sowoi gegeben als angenommen werde: möglich, dass einer für den andern sich zum Sühnopfer darbringe, und zwar hat das freiwillige Opfer der Unschuld eine um so grössere Wirksamkeit, je reiner und also den Göttern genehmer hier der stellvertretende Wille des sich Opfernden ist. "Eine reingesinnte Seele, wenn sie es freiwillig thut, ist wol im Stande für Tausende genug zu thun"35, lässt Sophokies den seiner Verklärung entgegengehenden Dulder Oedipus sagen; und im Sohar 36 heisst es: "der Tod des Gerechten versohnt die Sünden der Welt." In der Griechischen Mythologie kenne ich kein alteres Beispiel eines solchen freiwilligen Versöhnungstodes als das des Chiron in der Prometheussage. Prometheus ward zur Strafe für seinen Feuerraub auf Befehl des Zeus an den Knukasus geschmiedet, wo ein Adier ihm die stets nachwachsende Leber zernagte. So duidete er durch viele Menschenalter, bis einst Herakles auf seiner Wanderung durch Asien den Adler erschoss, und der die Gebirgsländer beherschende Centaur Chiron sich erbot, freiwillig für den Prometheus zu sterben 37. Achnliches erzählen die historischen Sagen. Als einst eine Pest über ganz Aonien sich verbreitete, verkündigte der Gortynische Apollon, das Uebel werde weichen, wenn man die Eriunischen Götter, Hades und Persenhone, versohne durch zwei Jungfrauen, die sich freiwillig zum Sühnopfer dar-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Diedorus V. 59. Nech Apollodorus Bibliothek III, 2, 2 wurde er auf sein Gebet von einer Erdeshlucht verschlungen. <sup>13</sup> Apollodorus II, 6, 2. Diedorus IV, 31, <sup>13</sup> Sohpet Lette, <sup>13</sup> Sohar ust Levit, p. 103: noro: justorum est expistio sacculi, vergl. Giferers Philo II, 196, und Jahrh. des Heils II, 188. <sup>13</sup> Apollodorus II, 5. A. 11.

brächten. Da weihten sich die Tochter des Orion. Metiocha und Menipua freiwillig dem Tode für ihre Mitbürger und die Krankheit hörte auf. Die Aonier aber erbauten den Jungfrauen einen prachtvollen Tempel im Böstischen Orchomenos, wa Knaben und Mädchen ihnen alliahrig Daukopfer brachten 35. Ebenso giengen in Attika die Tochter des Erechtheus, die Hyakinthides, und die Leekoren vom Stamme Leontis in freiwilligen Opfertod für ihr Vaterland, wofür auch ihnen die Athener später öffentliche Trankopfer brachten 39. Der freiwillige Opfertod des Kodrus für sein Volk ist iedem bekannt. In Theben verkündigte der Scher Tiresias den Kadmeern den Sieg, falls des Königs Sohn sich selbst zum Schlachtopfer hergabe. Als Menockeus dies hörte, gab er sich vor den Thoren der Stadt freiwillig in den Tod 40. Ein soicher freiwilliger Opfertod, 300at, wird wohl unterschieden von Selbstmord oder Ermordung eines andern, aoreivaa, und nur ersterer gilt als sühnend 41. Im ersten Messenischen Krieg verkündigte den hartbedrängten Messeniern ein Delphischer Götterspruch: sie würden Erlösung aus Ihrer Noth finden, wenn eine unbesleckte konigliche Jungfrau vom Binte der Aepytiden, durch's Loos erwählt, den unterirdischen Göttern geopfert werde; entkäme diese, so müssten sie eine andere weihen, die sich freiwillig, Exovatos, zum Opfertad darbote. Da erbot sich Aristodemus seine Tochter herzugeben und als deren Freier Einsprache that, tödtete er sie gewaltsam. Nun sollte ein anderer seine Tochter hergeben, weil Aristodemus die selnige nicht den Göttern geopfert, sondern gemordet habe. Doch gelang es den übrigen Acpytiden, dass man sich mit dem Tode des einen Mädchens begnügte 42. Als gegen Ol. XLVI = 596 vor Chr. der Sühnpriester Epimenides von Kreta, nach Athen berufen, um die Stadt von der Kylonischen Blutschuld zu reinigen, erklärte, es bedürfe dazu Menschenblutes, erbot sich der Athenische Jüngling Kratinos zu freiwilligem Onfertod, womit dann die Sühne vollbracht wurde 43. Noch eine merkwürdige Thatsache, Tempel der Artemis Triklarla in Achaia hatte einst die Priesterla Komaetho und ihr Buhle Mclanippos zur Brautkammer entweiht. Da brachte die zurnende Göttin Misswachs und Scuchen über das Land und es kam von Delphi der Ausspruch; sie sollten nicht nur die beiden Schuldigen der Artemis opfern, sondern ihr auch alljährig eine Jungfrau und einen Jungling, so an Gestalt die schönsten waren, zum Opfer bringen, bis einst ein fremder König in's Land kommen und sie den Dienst eines andern Gottes lehren wurde ".

Als später, wie es im Fortgang der Zeit und der allmäligen Befrehung des religiosen Bewisstseins von der Gewalt einer furchtbaren Superstition natürlich ist, der freiwillige Opfertod seltener ward, bildete sich in Athen der schundervolle Gebrauch, aligheitg zwei arme verlassene Menschen beiderlei Geschlechts auf Staatskosten zu ernähren und sie dann am Feste der Thargelien zur Sühne des Volkes, gleich als ob sie die Sünden desselben auf sich genommen hätten, zu todten. Mit Felgen behangen und unter Geiselung

Antoniaus Liberalis e. 25, No Demosthenes Epitaph, 27, 20, p. 587, f. Bekker. Apollodorus III, 15, 4. Diodorus XVII, 15. Aelianus V. II. XII, 28. Cicero Tuse. I. 48 und N. D. III, 19. An Apollodorus III, 6, 7. Euripides Phoen. 913 ff. Statii Theb. X, 610 ff. Juvenalis XIV, 240. Pausanias IV, 9, 5. Pausanias IV, 9. When the Codous V, 71. Thucydides I, 126. Ulricis Geschichte der Hell. Poesie I, 458 ff. II, 235 ff. Pausanias VII, 19.

mit Feigenruthen 45 wurden diese φαρμακοί nach dem Klange einer alterthümlichen Tonweise, \*ραδίας genannt, in feierlicher Procession aus der Stadt zum Onfertod geführt und dann entweder vom Felsen herabgestürzt 40, oder verbrannt und ihre Asche ins Meer geworfen 47. Derseibe Sühngebrauch bestand in der Phokäischen Colonie Massilia. Sooft dort die Pest herschte, pflegte man einen armen Menschen, der ein Juhr lang auf offentiiche Kosten ernährt worden, mit Kranzen und festjichen Kleidern geschmückt durch die Stadt zu führen, mit Verwünschungen alle Uebel des Volks auf ihn zu laden, und ihn dann vom Feisen herabzustürzen 44. Ebenso wurde auf der Insel Leukas zur Entsündigung des Volks siljährig ein Mensch ins Meer gestürzt 49; und gleicherweise zu Rhodus am sechsten Metagitnion dem Kronos ein Mensch geonfert: was suäter dahin umgewandelt wurde, dass man einen zum Tod Verurtheilten bis zum Kronosfeste aufbewahrte und ihn dann ausserhalb der Thore, gegenüber dem Tempel der Artemis apioroβούλη, nachdem man ihm vorher Wein zu trinken gegeben, erdrosselte 60. Gleicherweise wurde auf Cypern in den Städten Amathus und Sniamis dem Zeus 51, und in letzterer Stadt im Monat Aphrodisios auch der Agrauios, später dem Diomedes alljährig ein Mensch geopfert. Der zum Opfer bestimmte lief von Junglingen geführt dreimal um den Altar; dann stiess ihm der Priester die Lanze in die Kehie und verbrannte ihn ganz auf einem Schelterhausen, wlozartier. Diesen Gebrauch hob erst Diphilus der Konig von Cypern auf zur Zeit des Seleucus des Theologen, indem er das Menschenopfer in ein Stieropfer umwandelte 52. Ebenso ward zu Laodicea in Syrien der Athene alljährig eine Jungfrau geopfert, statt deren man später eine Hirschkuh darbrachte 53. Ueberhaupt darf mit Sicherheit angenommen werden, dass in alien Theilen von Griechenland menschliche Sühnonfer fielen; ja von keinem andern Voike werden sich leicht mehr und mannigfachere Nachrichten über Menschenopfer finden, als bei den Hellenen. Im Pelasgischen Arkadien wurden dem Lykäischen Zeus von Anbeginn bis in die Römische Kaiserzeit Menschen geopfert 54; wer in das Lykaeon eingieng, warf keinen Schatten mehr 55. Zu Halos in Thessalien wurden alle Athamantiden, die das Heiligthum des Zeus Laphystios betraten, geonfert 36. Auf Lemnos opferte man der Artemis Orthia Jungfrauen 57; auf Tenedos dem Patamon 35, auf Kreta dem Kronos und dem Zeus Kinder 39, und den dem Minotaurus alijahrig gebrachten Tribut schaffte erst Theseus ab 60. Auf den Inseln Lesbos, Chios

<sup>\*\*</sup> Die Feige wird vorrugsweise wegen ührer Sässigkeit gerühmt. Durch Feigen soll daher, wie es scheint, hier angedeutet werden, dass das Opfer säss sei; weshalb die Feige ein ελειβοιμείων aller Opfer war. Auch galt aie als ein Gegennittel gegen jedes Gil. Julianus Epist. 23. p. 301 L. \*\* Aristophanes Run. 733 und Eq. 1133 mit den Scholen, Helladus bel Photius Cod. CCLXXIX, p. 533, col. A. Bekker. und Photis Lex. p. 553. Inspo-cration p. 1799. Ammoniss de diff. p. 136. Suidas L. III, 381. Hesychius v. ναμοθέρχ Johnes, p. 337 und v. η εξοριστεκοί p. 1494. \*\* Tzetzes Clul. V. 23. 735. Oracula Sibyll. III, 361. Gelbaus. \*\* Petroni Schrichus et al. 141. Latt. und Servina of Ac. III, 57. \*\* Strabon X. p. p. 322. \*\* Perphyrius de Abat. II, 54. \*\* Flato Min. p. 254. Tacophrastus bei Perphyrius de Abat. II, 271. Pausanius VIII, 2. 38. Varronis fr. p. 301. Elip. \*\* Helto Min. p. 254. Tacophrastus bei Perphyrius de Abat. II, 271. Pausanius VIII, 2. 38. Varronis fr. p. 301. Elip. \*\* Helto Min. p. 254. Tacophrastus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plato Min. p. 254. Tacophrastus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plato Min. p. 254. Tacophrastus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plato Min. p. 254. Tacophrastus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plato Min. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. Wallers Orchom. p. 310. \*\* Lycophron 229 nut Tzetzes. \*\* Istrus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plutarchus Thes. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. \*\* Allers Orchom. p. 310. \*\* Lycophron 229 nut Tzetzes. \*\* Istrus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plutarchus Thes. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. \*\* Allers Orchom. p. 310. \*\* Lycophron 229 nut Tzetzes. \*\* Istrus bei Porphyrius de Abat. II, 56. \*\* Plutarchus Thes. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. \*\* Allers Min. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. \*\* Allers Min. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. \*\* Allers Min. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 183. \*\* Allers Min. p. 6. 0. \*\* Stephanus Byz. v. Julivop p. 18

und Tenedos wurden dem Διόντος Δμόδιος Menschenopfer durgebracht, in Lacedamon dem Ares. 10. Der Lokrier Ajax, des Olkles Sohn, entehrte einst nach der Elmalime Trojas des Priamos Tochier Kassandra, die Priesterin der Athene. Die Göttin richte den Frevel nicht nur an dem Sünder selbst, der auf der Ruckfahrt im Schiffbruch umkam, sondern an allen Lokriern, die sie mit allgemeinen Landplagen heimsuchte. Die wandten sich dann an das Orakel und erhielten die Antwort, sie sollten tausend Jahre lang alljährig zwei Jungfrauen als Dienerinnen in den Tempel der Athene nach Troja senden, was sie auch bis zum sg. heiligen Kriege (haten 12. Die Jungfrauen aber wurden verbrannt und litre Asche vom Berge Traron ins Meer geworfen 12. Der erste unter den Hellenischen Helden, Achilleus, hat den Manien des Patroklos zwoif Troische Jünglinge geopfert 12. und Neoptolemus seinem Vater die Polyxena 12. Menelaus in Agypten von widrigen Winden aufgehalten opferte zwei Kunben 13. und mitten in der historischen Zeit Themistokles vor der Schlacht von Salamis dem Διόντος εἰμρατές drei gefangene Perser 12. Themistokles vor der Schlacht von Salamis dem Διόντος εἰμρατές drei gefangene Perser 12. nach althellenischem Brauche, wonach, wie Phylarchus behauptet, alle Griechen bevor sie in den Krieg giengen, Menschenopfer darzubringen pflegten 14.

Dieselben religiösen Ideen liegen den Menschenopfern im alten Rom zu Grunde 69. Wie in Athen des Erechtheus Tochter und Kodrus freiwillig sich zu Sühnopfern durbrachten; so gieng in Rom, um aus vielen Beispielen eines zu nennen, der Consul P. Decius im latinischen Kriege freiwillig in den Opfertod, indem er sich für seine Legionen weihte 10. Statt solcher freiwilliger Opfer wurden später Gefangene, von den Etruskischen Tarquiniern im Jahre d. St. 397 auf einmal dreihundert sieben gefangene Römer mit Punischer Grausamkeit hingeopfert 71. So oft irgend eine grosse und aligemeine Calamitat die Existenz des Romischen Staates bedrohte, wurden auf Beschl der Schicksalsbücher menschliche Sahnopfer dargebracht, und ein Gallier und eine Gallierin, ein Grieche und eine Griechin, oder von welchem anderen Volke sonst Gefahr drohte, unter magischen Gebetsformeln, welche der Vorsteher des Collegiums der Fünfzehnmänner vorsprüch?2, auf dem Rindermarkt lebendig begraben 73. Erst im Jahre d. St. 657 = 97 vor Chr. erliess der Senat ein Decret, worln die Menschenopfer verboten wurden 74; dessen ungeachtet aber lesen wir, dass der Dictator J. Caesar im J. 708 = 46 vor Chr. zwei Menschen mit den berkommlichen Feierlichkeiten durch die Pontifices und den Flamen Martis auf dem Mursfelde opfern 75, und dass Augustus nach Besiegung des L. Antonius vierhundert

Magil

Oosidas bei Clemens Alex. Cohort. p. 36. Porphyrius de Absl. II, 51. Euschius Praeg. er. IV. 16, und de Inud. Consl. 13, 4 ff. Noch andere Menschenopfer Rhren Clemens Alex. Cohort. 3, 25 ff. und Cyrillus adv. Julianum p. 129 an. 6 Plustrebus Mor. p. 557 p. 100 Schol. Lycopfer. 1135. 5 Callimachi fr. p. 551 Ff. und Trectae Chil V, 23, 738. 6 ff. und Trectae Chil V, 23, 738. 6 ff. Novice Melam. XIII, 41 ff. 6 Herodotts II, 140 Ff. 15 ff. 6 ff. Ovidius Melam. XIII, 41 ff. 6 Herodotts II, 140 Ff. 15 ff. 6 ff. Ovidius Melam. XIII, 41 ff. 6 Herodotts II, 140 Ff. 15 ff. 6 ff. Novice Melam. XIII, 41 ff. 6 Herodotts II, 140 Ff. 15 ff. 6 ff. Ovidius Melam. XIII, 41 ff. 6 Herodotts II, 140 Ff. 15 ff. 6 ff.

Senatoren und Ritter an den Iden des März 713 = 43 vor Chr. auf dem Altar des vergötterten Julius hinschlachten liess 16. Ja noch unter Hadrianus starb der schöne Antinous
als freiwilliges Menschenopfer für den Kaiser 17; und die dem Jupiter Latiaris auf dem
Albanerberg jährlich dargebrachten Menschenopfer sollen bis ins dritte Jahrhundert
unserer Zeitrechnung fortgedauert haben 19.

Was aber in Rom und Griechenland der Fall war, findet sich gielcherweise fast bei allen morgen- und abendiändischen Völkern. Nirgendwo bluteten fürchterlichere Menschenopfer als bei den abgöttischen Stämmen der Semiten, insbesondere im alten Kanaan und bei den Phoniclern und Karthugern. Hier begegnen wir den Menschenopfern vielleicht in ihrer ursprünglichsten Gestalt: nicht Menschenopfer schlechthin bluteten, sondern vorzugsweise unschuldige Kinder und unter diesen namentlich die ein- und erstgebornen Sohne ?". Ein König der Moabiter, den die vereinigten drei Könige Israels in seine Hauptstadt zurückgedrängt hatten, nimmt seinen erstgebornen Sohn und schlachtet ihn auf den Manern zum Brandonfer, worauf die drei Könige sich entsetzend über den Gräuel abziehen \*c. Ebenso opferten die Sepharviter dem Adrammelech und Anammelech ihre Sohne \*1; namentlich aber wird das Thal Hinnom als eine solche Gräuelstätte bezeichnet, wo dem Ammonitischen Moloch Kinder geschlachtet wurden 82. Die Phonicische Geschichte ist voll solcher Opfer: bel allen grossen Calamitäten, sel es im Krieg oder bei aligemeiner Dürre, Pest oder Hungersnoth, glaubte man den Zorn des strafenden Baal dadurch zu besänftigen, dass man ihm das liebste Kind als Sühnopfer darbrachte 63. Zu Karthago war eine Statue des Kronos von Metali in gebückter Stellung und mit ausgestreckt erhobenen Händen. Diese ward durch einen unter ihr angebrachten Ofen glübend gemacht und dann legte man ihr die Opferkinder in die Arme, aus denen sie sterbend und unter Zuckungen, die man für Lächeln hielt, in den Feuerschlund hinabroliten \*4. Die Kinderlosen pflegten sich von den Armen Kinder zu kaufen. "Die Mutter steht dabei, sagt Plutarch, ohne eine Thrane zu vergiessen oder einen Seufzer hören zu lassen; lässt sie aber nur einen Seufzer oder eine Thräne bemerken, so ist ihr das Geld verloren und das Kind wird dennoch geopfert; um die Bildsaule des Gottes aber ist alles voll Larm des Floteuspiels und der Pauken, damit das Schreien und Jammern nicht gehört werde" 05, Ein audgrer Schriftsteller berichtet uns, dass man die Thränen der Kinder durch Liebkosungen erstickt habe, ne flebilis hostla immoletur \* . Man sicht, wie man auf alle Weise

M.N.III, 14. Sactonian Octav. 15. Seneca de Clem. I, 11. Auf gleiche Weise lieus Sextus Pempejus nicht um Pferde, sondern auch Rosenche im Mere verfere dem Neptums zum Olyfer. Die Casa. LNIIII, 48. "Niphlinium p. 356.
 21 Sylli. Acl. Spartinuus Hadriano 14. Aur. Victor de Caesaribus 14. "\* Porphyrius de Abst. II. 56. Justinus Martyr Apol. III. p. 100, D. Theophilus ad Antol. III. p. 412, E. Tatianus adv. Greecus p. 284, B. Eusebius de laud. Const. 13, 5. p. 1198. Zimmerm. Tertullianus Apol. B. und Neorp, adv. Gnost. 7. Minecius Pélo Cetav. 21, 15. 30, 4. Lactumius 1, 21. 30. Prudentius adv. Symmach, I. 380 ft. "\* Eusebius de laud. Const. 13, 4. ra μονογεγή xed σγογετησε σύον Τέχνιον κετασαρτετείτ. "σ II Rosen. 3, 27. "15. II. II. 7. 31. "11 Chron. 28, 3. 33. 6. Jesaj. 19, 5. 32, 35. 51, 5. Jerem. 7, 32. 19, 4 ft. Exech. 16, 20 f. 23, 37 ft. "Sanchuniston heir Porphyr. de Abst. II. 56. und bei Euseb. pr. ev. 1, 10, 17, 16. "\* Climertus beim Schol. Plat. p. 396. Bekker. Diodor. XX, 14. "\* Plutarchus Mor. p. 171, B. "\* Minucius Felix Octav. 30, 3. Termillianus Aool. 9.

bemüht war, wenigstens den Schein eines freiwilligen Opfers zu haben. Als der König Agathokles von Sieilien mit seinem Heere vor den Mauern Karthagos erschlen, brachten die Belagerten ein Opfer von zweihundert Knaben aus den edelsten Famillen dem Kronos zur Abwehr der Feinde, und andere dreihundert erboten sich freivillig zu gleicher Opferung \*\*; und nach der Niederlage des Agathokles wurden die schönssten Gefangenen den Göttern als Dankopfer geschlachtet \*\*. Zwar hatte schon Gelon (O. 75, 1.) als er die Karthager bei Himera besiegt, ihnen den Frieden nur unter der Bedingungbewilligt, dass sie fürder dem Kronos keine Kinder mehr schalchten sollten \*\*; der Vertrag hatte aber keinen Bestand: die alte furchtbare Superstition machte sich immer wieder von neuem geltend, so dass erst unter der Regierung des Tiberius die öffentlichen Kinder-opfer anfibröten, die heimichen aber nichtsdestoweniger fortdauerten \*\*0.

Auch bei den düsteren und sehwermütligen Aegyptiern können Menschenopfer nicht geleugnet werden. In der Stadt Eiieithyia pflegte man, wie Manethon versiehert, alijährig in den Hundstagen einige sogenannte Typhonische d. i. rothhaarige Menschen lebendig zu verbrennen und ihre Asche mit Wurfschnuseln in die Lust zu streuen 91; und ebensolehe wurden von den Königen am Grabe des Osiris geopfert 32. Milder war die Sitte der frommen Aethiopier, wornach alle zwanzig Generationen oder alle sechshundert Jahre eine allgemeine Eutsundigung des Landes durch zwei Menschen, gewöhnlich Fremdlinge, angestellt wurde, die man auf ein kleines Fahrzeug mit Lebensmitteln für zwei Monate setzte und nach Süden schiffen hiess, wo sie an eine glückliche Insel zu bijlig denkenden Menschen kommen würden 93. Bei den Menschenopfern der Perser war es Sitte, die Unglücklichen lebendig zu begraben 94, auch pflegten sie, wie es scheint, gleich den Griechen vor der Schlacht Gefangene zu opfern 95. Die Dumatier in Arabien opferten jährlich einen Knaben, den sie dann unter den Altar begruben 96; die Araber, mit biutbesprengten Kleidern angethan, regeimässig dem Mars einen Kriegsmann und dem Jupiter jeden Donnerstag einen noch sängenden Knaben 67. Dieselben Mensehenopfer endlich finden sich bei den nordischen Völkern: bei den Scythen, Geten und Thrakern \*\*, bei den Russen am Dnie-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Diodorus XX, 14 und Pescennius Festus bei Lactant, I, 21. p. 132. <sup>88</sup> Diodorus XX, 65. <sup>88</sup> Plutarchus Mor. p. 175, A. 552, A. vgl. Justinus 19, 1. \* Tertullian. Apol. 9. Ja nach einer Stelle des Porphyrius de Abst. II, 27 scheinen noch zu seiner Zeit (um 300t nach Chr.) Kinder dort geopfert worden zu sein. Ausführlicher handelt von den Punischen Menschenopfern Fr. Münter fiber die Religion der Karthager p. 17 ff. 51 Plutarchus Mor. p. 380, C. D. "2 Diodorus I, 88. Wornus dann, weil das Grab des Osiris im Aegyptischen Busiris heisst, die bekannte Gricchische Fabel entstanden ist: dass Busiris ein Aegyptischer König gewesen sei , welcher die Fremdlinge geopfert und ihr Fleisch verzehrt habe, bis Herakles dem Unwesen ein Ende gemacht: Pherecydes beim Schol. Apoll. Rh. IV, 1396, Apollodorus II, 5, 11. Panyasis bei Athen. IV, 72. Virgilius Ge. III, 5. Ovidius de arte am. I, 649. Metam. IX, 182. Trist. III, 11, 39 - eine Fabel, die schon unter den Alten von Herodotus II, 45. Isocrates Busir, 5. 36, 37, und Diodorus I, 88; in unserer Zeit von Creuzer S, und M. I, 352 ff. geburend widerlest ist. 13 Diodorus II. 55. Als Acthiopien durch den Zorn des Poseidon überschwemmt und von einem Haifisch verwüstet wurde, verkündigte ein Orakelspruch des Ammon, das Land würde von der Plage befreit, wenn Andromeda, des Königs Tochter, dem Meerungeheuer vorgeworfen werde. Die Jungfrau ward an den Felsen gefesselt, aber von Perseus erlöst und als Gattin heimgeführt. Apollodorus II. 4, 3, mit Heynes Observ. p. 126. 94 Herodotus VII, 114 und dazu Wesseling. 95 Herodotus VII, 180. 96 Porphyrins de Abst. II, 56. 17 Stuhrs Relig. der heidn. Volker des Orients p. 407. 18 Herodotus IV, 62. 71. 72. V, 5.

per\*\*, bei den Schweden und Dänen 100, bei den Germanen 101, Galliern 102, Britanniern 103 und bei den Ceiten 104 überhaupt. E'n merkwürdiges Beispiel von Menschenopfern fude ich noch bei den Albanern, woraus besonders klar hervorgeht, wie die Opfernden durch Berührung des Geopferten an der sühnenden Kraft desselben zu participiren suchten. Nachdem nämlich das Schlachtopfer gefallen, ward der Leichnam an einen Ort getragen, wo alle der Entsündigung wegen ihn mit dem Fusse berührten, inifatiovari änaries za Jagolog poliuten 105.

Hiermit wäre durch hinreichende historische Zeugnisse nachgewiesen, wie stark und aligemein in dem religiösen Bewusstsein aller alten Völker die Nothwendigkeit der Reinigung und Versöhnung des sündigen Menschen mit Gott empfunden wurde, und dass man das Mittel einer solchen Entsündigung in vergossenem Menschenblute zu finden glaubte. Wo sich das mildere Gefühl gegen wirkliche Menschenonfer sträubte, war doch der religiöse Glaube an ihre Nothwendigkeit so stark, dass er wenigstens vergossenes menschliches Biut verlangte. Daher Erscheinungen wie folgende: dass die Priester des Baal sich blutig rizten und um den Altar des Gottes herumbinkten 106; dass die Priester der Phrygischen Göttermutter ihr blutige Waffentänze aufführten, sich an Armen und Füssen verwundeten und sich entmannten 107; dass die Priester des Herakles zu Gades in Hispanien den Altar des Gottes täglich mit Blut besprengten 108; dass die Priester der Bellona mit erkünsteitem Wahnsinn im Tempel der Göttin sich Schultern und Arme mit Messern aufrissen 109; dass nachdem die wirklichen Menschenopfer auf den Grübern abgekommen, die Römischen Frauen ungeachtet des Verbotes der zwölf Tafeln 110 sich wenigstens die Wangen zerfleischten, um durch das gezeigte Blut den Göttern der Unterwelt Genüge zu thun 111. Am Feste der Artemis Brauronia in Attika, welches zum Andersken an die Leiden und die Rettung des Orestes gestiftet war, musste statt des wirklichen Menschenopfers ein Mann seinen Nacken dem Schwerte darbieten und wenigstens einiges Menschenblut vergossen werden 112. Ebendahin gehört die Geiselung der Spartanischen Knuben am Altar der Artemis Orthia 113, und die Geiselung der Arkadischen Weiber zu Alea an dem Dionysischen Feste Σκέφεια 114. Das gewaltsame Vergiessen

Plutarchus Mor. p. 171, B. Porphyrius a. a. O. Oxidius ex Ponto IV, 9, 84. Lacianus de secrif. 13. Die der Tunrischen Artenia dragsbrachen Menchenpfer sind verblehann, vgl. Biodorus IV, 44. & Oxidius Trist. IV, 4, 61 ff. und ex Ponto III, 2, 45 ff. Lectantius I, 21 und A. "Solium I5, 2. "In Cerda nelvers care c. 43. Mone Greek d. Heidenth, 1, 261. 270. Grimms D. M. p. 29. "A Tactus Germ. 9, 38. Grimmu D. M. p. 26 ft. "O' Crease B. G. VI, 16. Justianu XXVI, 2, Diodorus V, 31. 32. Strabon IV, 4, p. 319. Lachatius II, Minecias Pelix Octav. 30 und The. Lactantius is Statii Theb. X, 788. "Creaser B. G. VI, 13. Tactus Agr. 11. "Lacansul, 444. Zeuss die Deutschen und die Nencharustiume p. 32. "Strabon IV, 4, p. 319. Lachatius II, Minecias Pelix Octav. 30 und The. Lactantius is 21, p. 133. Augustinus C. D. VII, 26. Creuzer S. und M. II, 39 ff. vgl. Arctaneus de causis et signii diutura, morb. 1, 6, p. 81 Wilm. "S "Prophyrius do Abst. I, 25 p. 37. "B Hornius St. II, 3, 223 und daux Heindorf p. 318. Thullus I, 6, 45 mit Diasen Commentur p. 137 f. Tertullianus Agol. 9. Lactantius I, 21 p. 133. "multeres genas ne raduous, neve lessum functis expedies Cicero de Legg. II, 23. Servius ad Ar. XII, 606. "Varro bei Servius ad Ar. III, 67. multeres in exequis et luctu dies solitas on Incerner, ut sangiume estenso inferies mistificiant. "In "Euripides Jh. T. 123 ff. "Pausanius VIII, 23, 6. f. Plauarchus Mor, p. 239, C. Sextus Empir. III, 208. Müllers Dorier I, 382 ff. "" Pausanius VIII, 23, 6.

frischen lebendigen Menschenblutes geschieht hier offenbar statt der wirklichen Hingebung des Lebens. Die Semilischen Volker, welche läre Kinder verbransten, liessen dieselben, wenn sie das wirkliche Leben schonen wollten, wenigstens durchs Feuer hindurehgehen "!

Neben solchen Mitteln aber, die religiöse Forderung der Hingabe des Lebens zu ungehen, machte sich frühe-moch ein anderes geltend. Hat man nämlich einmal die ursprüngliche Idee der Hingabe des Lebens selbst mit dessen Träger, dem vergossenen Bint vertauscht, so ist nun der näcliste Schritt folgender:

III. Weil das substanzielle Leben, die Blutseele, in allen Lebendigen dieselbe ist, so kann auch die anima vienria eines Thieriebens statt der besseren eines Menschenlebens als arriduvor 116 den Göttern zur Versöhnung gegeben werden 117. Sehr klar ist dieser stellvertretende Charakter der Thieropfer statt Menschenopfer in dem Aegyptischen Gebrauch ausgedrückt, wornach den rein und makellos befundenen Opferstieren ein Siegel aufgebrannt wurde, das einen knieenden Menschen vorstellte, dem die Hande auf den Rücken gebunden und ein Schwert an die Kehle gesetzt war 118. Ebenso unzweideutig finde ich den Uebergang der Menschenopfer in Thieropfer in Griechischen Sagen ausgesprochen. Auf dem Geschlecht der Athamantiden zu Orchomenos in Bootien ruhte seit unvordenklicher Zeit ein Fluch, wornach der erstgeborne Sohn den Opfertod für das Volk sterben musste 119. So solite auch Phrixos der Sohn des Königs Athamas geopfert werden. Als Ihn aber sein Vater zum Altur führte, sandte Ihm seine Mutter einen Widder mit goldenem Vliess, den Hermes ihr geschenkt hatte. Dieser trug den Phrixos und seine Schwester Helle durch die Luste über Land und Meer hin. Helle gitt herab und gab dem Meer, worin sie den Tod fand, ihren Namen Hellespontos; Phrixos erreichte das ferne Land Aea, opferte dort den Widder dem Zeus Laphystios und schenkte das Goldfell dem König Acetes. Der nagelt dasselbe an einen Eichbaum im Haine des Ares und ein nie schlafender Drache bewachte es. Ein Brudersohn des Athamas mit Namen Aeson herschte zu Jolkos in Thessalien, und dessen Sohn war Jason, weicher Name einen Heiland bedeutet 1:0. Dieser Jason rüstet dann mit Hülfe der Athene das Schiff Argo aus, versammelt die berühmtesten Helden seiner Zeit, und zieht damit nuch Kolchls, wo er unterstützt durch die Zauberin Meden, die seine Gattin ward, das goldene Vliess wiedererbeutet und nach Heilas zurückbringt 121. Athamas, sein Sohn Phrixos und der

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Moses III, 18, 21. Kön II, 16, 3. I.7, 17, 23, 10. Chron. II, 28, 3. <sup>114</sup> Lucianu. Leziphane 10. t. II, 333, 10. Lucianu. Leziphane 10. t. II, 333, 10. Lucianu. Leziphane 10. t. II, 334, 10. Lucianu. Leziphane 10. t. II, 335, 10. Lucianu. Leziphane 10. t. II, 336, 10. Lucianu. Leziphane 10. Luc

Widder erinnern auffallend an die alttestamentliche Erzählung von Abrahams Opfer 122 und den mystischen Widder, wodurch Isnak gerettet wurde. Betrachtet man, wie die Schrift thut, diesen mystischen Widder, wodurch der versöhnende Gott dem furchtbaren Opfertod Isaaks intercedirt, nis ein Symboi des Lammes, weiches für die Sünden der Welt geopfert werden soilte: so gewinnt auch Jason und seine ganze Heldenfahrt nach dem goldenen Vliess eine höhere Bedeutung, und erscheint wie ein wunderbares Vorspiel von Jesus, der den Menschen die wahre Versöhnung brachte. Denseiben Gedanken, was die Thieropfer betrifft, enthält die bekannte Sage von Agamemnon und seiner Tochter Iphigenia, wo auch die Gottheit in's Mittel tritt und eine Hirschkuh sendet und annimmt statt eines Menscheniebens 123. Ferner: die Bewohner von Potniä in Bootien hatten einst in wilder Trunkenheit den Priester des Dionysos umgebracht. Kaum war der Frevel verabt, so besiel sie eine Pest, und von Delphi kam ihnen ein Götterspruch, sie sollten dem Dionysos jährlich einen blühenden Knaben opfern; in späteren Jahren aber ward ihnen erlaubt, den Knaben durch eine Ziege zu lösen 124. Endlich: bei einer in Lacedamon wüthenden Pest hatte das befragte Orakel die Antwort ertheilt, die Krankhelt werde aufhören, wenn man alliährig eine Jungfrau aus edlem Geschiecht opfere. Als nun einst das Loos auf die schone Helena fiel und sie geschmückt zum Altar geführt ward, raubte ein herabstossender Adler des Zeus das Onferschwert, trug es zu den Heerden und legte es auf eine junge Kuh; und von der Zeit an unterliess man den Jungfrauenmord 123. Auch der uralte Branch in Rom und Athen, dass bei unvorsätzlichem Mord den Agnaten, die zur Blutrache verpflichtet waren, für das Haupt des Morders ein stellvertretender Widder gegeben wurde 126, lässt über die ursprüngliche Bedeutung des Thieropfers loco hominis keinen Zweifel; ebenso die bekannte Erzählung vom Ursprung der ludi Tarentini, wobei Valesius das Leben seiner beiden tödtlich erkrankten Kinder zuerst durch Hingabe seiner eigenen und seiner Frauen Seele loskaufen wollte, dann durch die stellvertretenden Blutseelen zweier Opferthiere wirklich losgekauft hat 127.

Man gieng aber jetzt noch weiter. Nach dem allgemeinen Grundsatz: in saeris etiam simulata pro verts haberi 128, weil ja im Grunde doch der Wille das Wesentlichste dabei ist, finden wir das Princip der Stellvertretung noch weiter ausgebildet. Zu Hellopolis Aegypten war der Gebrauch, der Hera täglich drei Menschen zu opfern; der König Amosis schaftle dies ab und befahl statt der wirklichen Menschen eben so viele Wachsbilder

<sup>2.</sup>º Eine Vergleichung dieses Opfers mit annlogen herdnischen hat selvon Philon in der Schrift de Abrahams angestellt, e. Glörers Philo I, 469 df. 2º Wie selvon din hyprien erzählten bei Proclas ap. Photium p. 319. Pausonia IX, 19, 5. Antonimas Luberalis 27, Ordnius Netam. XII, 28 df. 2º Pausonia IX, 81, 1. 3º Planarchas Nor. p. 314, C. Joh. Lydus de mens. p. 113. Bekker. 2º Petus v. zubiri p. 295, 267 Linden. Servius ab Fel. 4, 43. Vergl. Moose III, 6, 6, 19, 21, IV, 5, 8. Kerra (10, 19. 2º Zosimus hist. II, 1 df. und Val. Maximus II, 4, 5. Dieselbe ursprüngliche Bedeutung des Thieropfers Ioco hominis liegt meh den Schwar- und Bundesopferm der Römer ur Greude, bei denen dan Todien des Opferthises und das Hinderichpehn eller Ierer zuwellen dan en hancenen Thiergliedern eine Andoutung des Schickads ist, welches den Eddirichigen treflen soll. (Livius I, 21, 23, IX, 5), wie aus ster Vergleichung und dem, was Herobluts VII, 39 und Apolloiou IB, 13, 7, von ure shuliciten Persischen und Girechischen Sitte erzellein, Mar hervorgeht. 2º Servius ad Ac. II, 116 und Mythogr. Vat. III, 6, 30, p. 193, 18.

darzubringen 129. In Rom wurden alljährig nach der Frühlingsgleiche an den Idus des Mai vierundzwanzig oder dreissig sg. Argeer, d. h. Binsenmanner, durch die Pontifices und Vestalischen Jungfrauen zur Sühne des Volkes vom pons Sublicius herab in den Tiberstrom gestürzt: ein Gebrauch, welchen Hercules eingeführt haben soll, indem er die ursprünglichen Menschenopfer durch stellvertretende Menschenbilder zu ersetzen lehrte 130. Aehnlich wurden beim Feste der Compitalia auf den Kreuzwegen statt der ursprünglichen Kinderopfer später Puppen und wollene Knäul aufgehängt, und der Consul Brutus verordnete, Mohn- und Zwiebelkönse statt menschlicher Häupter zu opsern, um dem Buchstaben des Gesetzes, ut pro capitibus capitibus supplicaretur, genug zu thun 131. Die Stadt Cyzikus war der Persephone heilig, an ihrem Feste pflegte man eine schwarze Kuh zu opfern.. Als dies im zweiten Mithridatischen Krieg bei der Belagerung der Stadt unmöglich war, formten sie eine Kuh aus Waizenmehl 1932. Arme Leute pflegten überhaupt aus Mehl geformte Thiere in Gestalt von Kuchen statt der wirklichen zu opfern 123. Die Lokrier bildeten selbst von Holz kleine Stiere zur Stellvertretung von natürlichen 134, und an den Festen des böotischen Herakles wurden sogar Aepfel statt Schaafen geopfert, weil beide unla hiessen 135.

So kam man also in der historischen Entwicklung der Sühnopfer allmälig wieder auf der ursprünglichen Begriff derselben, die Hingabe des Willens, zurück. Und wie alttestamentliche Propheten sagen: dass der Herr mehr Wolligefallen habe am Rechtthun und Liebeüben, und an lebendiger Erkenntniss Gottes, als an allen Gaben und Brandpfern 126, und wie demgemäss die Essener hamlelten 127; so sprechen es auch heidnische Dichter und Philosophen aus: "dass es nichts fromme, wenn Meuschen, deren Seele zur Erde gebeugt und alles Himmlischen baar und ledig, mit solchen Gesinnungen zu den Tempeln gehen und aus den Abgrönden libres Sändenlebens den Göttern Gaben darbringen 129; dass die Opfer der Unverständigen eine Nahrung für das Feuer seien und die Weitigeschenke eine Gelegenheit für Tempelränber, und nur der ein wahrer Priester sel, der sich selbst zum Opfer darbringe und seine Seele zu einem Tempel Göttes wehte, indem Gött mit

Erden keinen ihm eigenthümlicheren Wohnsitz habe, als einereingesinnte Menschenseele 170; dass wir darum nicht nur äusserlich rein, sondern auch im Innern keusch und hellig seln sollen 140, und dass wahre und richtige Begriffe von ihnen den Gottern angeuehmer selen als alle Opfer und Carimonien 141.

Doch dieses und ähnliches kommt nur ausnahmsweise und als eine Anticipation des Wahren vor; Regel sind im Heidenthum wie im Judenthum überall wirkliche Thieropfer; neben Ihnen in einzelnen Fällen auch Opfer vegetabilischer Substanzen; wie deun auch nicht nur zur Sohne, sondern überall wo der Mensch der Götter bedurfte, bet allen bedeutsamen Momeuten des Lebens, zu Anfang und Ende jeder wichtigen Handlung Opfer dargebracht wurden, um die continuirliche Verbindung der Menschen mit Gott manifest? ur erhalten.

Die uralten Hauslehren des Hesiodus 142 befehlen Jedem, "mit reinem und keuschem Herzen, so oft der Tag sich neigt und anbricht, durch heilige Sprengen und liebliches Räucherwerk die Götter zu versöhnen, auf dass ihr Herz sich mit Wohlgefallen zum Frieden gegen uns neige." Im Familienteben wurden namentlich bei Geburt, Hochzeit und Tod Opfer gebracht. Die Kreter, welche die menschliche Ehe als ein Abbild der himmlischen zwischen Zeus und Here betrachteten, brachten dabel vor allem auch diesen Gottern Weiheopfer 143. Wenn in Athen ein Mann sich verheirathen wollte, brachte er zuerst den sg. Tritopatores d. h. den drei Urvätern des Lebens seine Gebete und Opfer dar zur glücklichen Erzeugung von Kindern 144, denn ohne Gott geschieht keine Geburt. Bel der Verehlichung selbst fanden wieder Opfer statt 145, wobel man die Galle des Opferthiers hinter den Altar warf, anzudeuten dass keine Bitterkeit die Ehe vergällen möge 146. Zudem wurde die neuvermählte Ehefrau in Athen durch ein Opfer in das Geschlecht ihres Mannes eingeführt 147. In Sparta pflegten die Mütter bei Verheirathung lhrer Tochter der Aphrodite Hera, Göttin der ehelichen Liebe, ein Opfer zu bringen 144, die Bootier und Lokrier der Artemis Euklen 149, die Haliartischen Madchen den Nymphen am Brunnen Klssoessa nach altväterlichem Brauch das Opfer der Vorweihe 150. Ward dann die Ehe durch ein Kind gesegnet, so wurde auch hiefür am siebenten oder zehnten Tage nach der Geburt ein Opfer gebracht und in dessen Folge dem Kinde sein Namen gegeben 151. Y Beim Tode endlich wurden abermals Opfer gebracht zur Beruhigung der abgeschiedenen Seelen, und zwar sowol von Einzelnen wie vom Staate 152. Man salbte

die Grabsteine und bekränzte sie mit Blumen, errichtete Scheiterhaufen und schlachtete darüber Opferthiere, oder wurf sonst Speisen ins Feuer, nachte Gruben in die Erde und goss einen Weiheguss von Wein, Milch und Honig hinein 133. Nur für Kinder brachte man keine Todtenopfer, weil sie noch unbefleckt von der Gemeinschaft mit den Irdischen Dingen keiner weitern Söhne bedurften 134.

Ebenso pflegte man von allem was die Gunst der Götter gab, ihnen die Erstlinge zu weihen: von den Feldfrüchten 133 wie von der Heerde, von der Weinlese 136 und vom Obst., das Erste vom Trank und das Erste von der Speise 137. Diese Erstlinge bedeuteten stellvertretend das Ganze, denn aller Ertrag der Natur gehört dem Geber desselben. Aristoteles halt die Darbringung solcher Erstlinge der Feldfrüchte für die älteste Art der Opfer überhaupt 116, und ein Römischer Schriftsteller drückt sich darüber schön also aus: Da die Alten, sagt er, des Glaubens lebten, dass alle Nahrung, das Vaterland, ja das Leben selbst ein Geschenk der Götter sel, so pflegten sie diesen von Allem etwas zu opfern, mehr um sich dankbar zu beweisen, als weil sie geglaubt hätten, die Götter bedürften dessen. Ehe sie daher von den neuen Feldfrüchten etwas genossen, weihten sie einen Theil den Göttern; und da sie auch die Aecker und Städte als von den Göttern übertragen besassen, so weihten sie ihnen auch davon einen Theil zu Tempeln und Capellen; ja einige pflegten Ihnen sogur für die gute Gesundheit der übrigen Theile des Körpers das Oberste desselben, die Haupthaare darzubringen" 159. Zur Sühne der im Hause begangenen Sünden brachten die Fumilienväter jeden Monat der Hekate ein Opfer: man bereitete gewisse Gerichte, trug dieselben durch das ganze Haus, indem man den Fluch, der auf den verübten Missethaten ruhte, hinelnbanute, und stellte sie dann um Mitternacht auf einen Kreuzweg. Wer davon uss, von dem glaubte man, dass er mit dem Gerichte den Fluch in sich hineinesse; nur Hunde und hündische Menschen thaten es 160.

<sup>\*\*2</sup> Vgl. Sophokles Ant. 431, Euripides El. 115 Joh. Lydus de mens. IV, 26. Lucianus Char. 22. Das grosse öffentliche Todtenopfer, welches die Platier noch in spittester Zeit den in der Schlacht gegen die Perser Geføllenen alljährig darbrachten, beschreibt Plutarchus Arist. p. 332. vgl. Thucydides III, 58. 154 Plutarchus Mor. 4 p. 612, A. 155 So wurden z. B. in Mykulessus dem Hernkles, der dort als einer der Idaeischen Dactylen verehrt ward, jährlich die Erstlinge der Früchte dargebracht, Paus. 1X, 19, 4; ebenso an den Attischen Thargelien und Pynnepsien dem Apolton und den Heroen Fruchtopfer, namentlich die unsern Erndtekränzen vergleichbare είρεστώνη, Schol. Aristophanis Eq. 739, Plut. 1055. Auch wurden solche Erstlinge der Früchte an den Landstrassen zur Erquickung der Wanderer aufgestellt, die in unter dem Schutz des Hermes standen. Etymol. M. v. Fouctor and Demosthenes adv. Mid, 52, p. 477 f. Beispiele von Früchteopfern in Rom geben Horatius Epist. H. 1, 139 ff. und Tibullus I, 1, 11 ff. 116 He Doryia, Plutarchus Mor. p. 655, E. Das Romische calpar, Festus p. 50 mit den Ann. p. 394. 157 Porphyrius de Abst. II, 20, 158 Aristoteles Eth. Nic. VIII, 11 extr. Die Behauptung einiger Alten, dass die unblutigen Opfer die altesten gewesen seien und nun ursprünglich nur Früchte und Kuchen dargebracht habe (Platon de Legg. VI, p. 471 und Porphyrius de Abst. II, 5. 6. 7. 27.), wofür man sich auf die angebliche Sage beruft: dass Kekrops zuerst den Zeus als PHGIOP verehren gelehrt und ihm nichts Lebendiges, sondern nur Kuchen aus Mehl und Honig geopfert habe (Pausanias I, 26, 6. VIII, 2, 11; über die Activot s. Harpecration p. 145, Sujdas s. v. Pullux VI, 76. Photius Lex. p. 350 f.): scheint mir nicht auf Thatsachen zu beruhen, sondern ein blosses Philosophumenon. Das filteste fluch, die Genesis, betrachtet blutige und unblutige Opfer als gleich alt, erstere aber offenbar als die vorzüglicheren, 250 Censormus de die nat. 1, 9, 10, 150 Plutarchus Mor. p. 708, F. Schol. Aeschyli Choeph. 95. Schol. Ari-

Nicht minder waren mit allen wichtigen Handlungen des politischen Lebens Opfer verbunden. Jeder bedeutenden Handlung im Staatsleben gieng eine aportheia oder Vorweihe voran, die Gunst der Gotter zu erwirken 163. So wurden in dem Bewusstsein. dass Alle schuldbefleckt seien, sündige Menschen aber keinen heilsamen Rath erfinden kounten, vor jeder Volksversammlung in Athen junge Schweinehen geschlachtet und das Blut derselben uls Reinigungsopfer über die Sitze der Versammlung hingesprengt 102. Dann trug ein Priester die Hoden des Opferthlers um die Gemeinde herum und bannte . ihre Sunden in diese opgeig 163. Wenn dies geschehen, wurde geräuchert, und derselbe Priester gieng mit einem Weihwasserkessel umher und segnete damit das gereinigte Volk zu der Handlung ein, die es begehen wollte 164. Darnach betete der Herold die väterlichen Gebete vor 165, und nun erst begann die Berathschlagung. Aehnlich waren die Eingangsopfer des Rathes, der Prytanen, und mehr oder weniger jedes offentlichen Beamten 166, Ebenso giengen den Gerichtssitzungen Opfer voran, und allen Eldesleistungen 167. Im Kriege ward kein wichtiger Schritt gethan, bevor die Opfer wohlgelangen und Heil verkündigt hatten 168. Man opferte beim Auszug 169, bei Ueberschreitung der Gränzen und Flüsse 170, bel weiterem Vorrücken 171, bei Einschiffungen und Abfahrt 172, bel Landungen 173, vor dem Angriffe belagerter Städte 174, vor der Schlacht 175 und nach dem Sieg 176. Die Athenischen Feldherrn pflegten namentlich dem Equis greuorios zu opfern 177. Ebenso waren ulle Waffenstilistände, Friedensschlüsse, Bündnisse und Verträge von einer Opferhandlung begieltet 178. Platon will, dass an jedem Tage des Juhres der Magistrat cluem Gotte oder Damon für die Stadt und ihre Bewohner und ihr Hab und Gut Opfer darbringe 179. Vergossenes Blut war überall das Verbindungsmittel der Menschen unter einander und mit der Gottheit.

Ausführliche Aufzählungen der Thieropfer zu geben, scheint überflüssig, da die Suche allgemein bekannt let; ich beschräuke mich darum nut die charakteristischen Zoge, in denen sich der ursprüngliche Gedauke und der innere Zusammenhaug der religiösen Vorstellungen klar ausspricht. Zunächst wurden nur Hausthiere, die als solche am mensch-

stophanis Plut, 594. Demosthenes adv. Conon. 39. p. 479. Hemsterhusius ad Lucianum t. I. p. 330. 141 Wachsmuth H. A. IV, 287 f. 163 Schol. Aristoph. Acharn. 44. Eccles. 128. Suidas v. περιστίασχος. Das nannte man kurz exxl. raiar xa9aipetr, Aeschines de falsa leg. 158. 201 Demosthenes adv. Cononem 39. 204 Aeschines adv. Timarchum 21. p. 256. 165 Idem a. a. O. 23. 166 Demosthenes de falsa leg. adv. Aesch. 190 p. 362. Thucydides VIII, 70. Suidas v. είξετε ρια. 167 Vergl. statt vieler andern Aeschines de leg. sun nov. Demosth. 87. und Demosthenes adv. Aristocrat. 67 f. 168 πρίν καλλιερείν oder καλλιερτσαι Aeschines adv. Clesiph. 131. Dio Cassius 47, 38. Port Lex. Herod. s. v. Suidas et Etymol. M. s. v. 260 Extr.pta. έπεξοδια Herodotus IX, 19. Xenophon Anab. VI, 3, 2. 30 διαβατήρια Herodotus VI, 76. VII, 113. 114. Threydides V, 54. 55. 116. Xenophon Hell, III, 4, 3. 5, 7. IV, 7, 2. V, 1, 33. 4, 37. 47. VI, 4, 19. Plutarchus Lucullo p. 507, E. 11 επέ προσδο Xenophon Hell, III, 4, 15. 11 επεβατέρια Herodotus IX, 92. 96. Thucydides VI, 32. Xenophon Hell. V, 1, 18. Apollonius Rh. I, 421, IV, 1593 g. 273 αποβαιτρια Stephanus Byz. v. Box 3 perios p. 8t. 274 Xenophon Hell, III, 1, 17 ff. 274 s. not. 168. Herodotus IX, 33. 36. 37. 38. 45. 61. 62. Xenophon Hell. IV, 2, 18. 20. VII, 2, 21. 10 Entrixta oder En' Evityla Gaérdeer Platon Conviv. p. 370, 14. Xenophon, Hell, IV, 3, 14. VII, 2, 23. 217 Schol, Aristoph Plut, 1160. Boeekhs Stantshaush. II, 254. 277 Thucydides IV, 118. V, 19. 47. Livius I, 24. 32. IX, 5. 277 Platon de Legg. VIII. p. 74.

lichen Leben participiren 180, zu Sühnopfern dargebracht; Schweine 181, Stiere, Pferde 182, Schaafe 183, Ziegen, Gänse, Hühner, Tauben 184. Auch opferte man nicht jedem Gotte jedes Thier, sondern jenachdem man das Thier in einer gewissen Beziehung zu den vorherschenden Attributen des Gottes dachte 105. Dem Zens wurden vorzugsweise Stiere, besonders weisse 186, und Widder dargebracht; dem Poseidon schwarze Stiere und Pferde, mit meergrünen Bändern geschmückt 187, zuweilen als Dankonfer auch Fische 188; den unterirdischen Göttern und den Heroen nur schwarze Thiere, nebst einer Spende von Milch. Honig und Wein 189; der jungfräulichen Athene jugendliche nie angejochte Kühe 190; der Liebesgöttin Aphrodite Tauben 191; dem Apollon ein Stier und zwei weisse Ziegen 191; der Jägerin Artemis Hirsche und Rehe, und überhaupt Jagdthiere 193; dem Hermes junge Lämmer und Zicklein, und unter den einzelnen Theilen dieser Thiere insbesondere die Zungen, als Organe der Sprache, dem 3eog λόγιος 194; der fruchtbaren Erdmutter Demeter und Telius mater fette trächtige Schweine 195, und der unfruchtbaren Konigin Persephone eine vacca sterilis 196. Nur der Pflugstier, forg aportio, bos arator, durfte als Mitarbeiter der Menschen in älterer Zeit nicht geopfert werden 197. Den himmlischen Göttern opferte man am Tage, den unterirdischen um Sonnenuntergang 108. Alle Opferthiere mussten wie

<sup>180</sup> de Maistres P. A. II, 353 f. 181 Schweineopfer sollen unter den Thieropfern die filtesten gewesen sein (prima putatur hostia sus meruisse mori, Ovidius Metam. XV, 111.); ja man behauptete, das Schwein, vs sus, habe seinen Namen von Frett. Athenaus IV., 64 und Varco de re rust, II., 4, 9. Die Eingeweide der Schweine haben bekanntlich grosse Achnlichkeit mit den menschlichen; sollte vielleicht diese der Grund gewesen sein. dass man sie statt menschlicher opferte? die angeführte Stelle Varro's und Athenaeus IX, 17. 18. scheinen dafür zu sprechen. Den Juden war, nicht blos im Gegensatz zu der heidnischen Opferlehre, wie Spencer meint, sondern auch, weil der Genuss des Schweinefleisches die Säfte verderbe und den Aussatz errege, das Schwein ein Gegenstand das Abscheu's. 312 Bei den Römern nur dem Neptunns und Mars dargebracht, Festi Exc. v. equus p. 61. v. October equus p. 111. und v. panibus p. 120; bei den Massageten der Sonne, "weil man dem raschesten Gott das rascheste Thier opfern musee" Herodotus I, 216. 183 Das Lamm galt wegen seiner Sanftmuth (placidum peens, Ovidius Met. XV, 116.) als grösstes Sühnopfer, hostia maxima (Virgilius Ge. 3, 496 ff.), und durfte weder ülter noch jänger sein als zwei Jahre. Gellius, XVI, 6, Macrobius VI. 9. Servius ad Ac. IV, 57. Das feierlichste Sühnopfer in Rom bestand aus einem Schweine, einem Schaaf und einem Stier, suovetaurilia. Cato de re rust, 141, Varro de re rust. II, 1, 10. Livius I, 44. Dionysius IV, 22. 154 Opfer wie jenes des Baisers Balbinus, der einst 100 Adler, 100 Löwen und eben so viele von andern Thieren brachte (Jul. Capitolinus v. Balbini 11.) hatten ihren Grund nur in der Thorheit des Knisers. 145 Arnobins VII. p. 223 E. Servius ad Ge. II, 3e0. Ac. III, 118. 146 Virglius Ge. II, 146. und dazu Cerda p. 312. 313. Festi Exc. v. Albiona p. 4. Arnobius II. p. 91. Ovidius ex Ponto IV, 4, 31. Trist. IV, 2, 5. Juvenalis X, 66. 187 Valerius Flaccus I, 189. 1\*\* Athenneus VII, 50, 51, 189 Jl. III, 103. Blomfield gl. ad Aeschyli Pers. 616. Lucretius III, 52. Virgilius Ac. VI, 153. Tibultus III, 5, 33 f. Seneca Oed. 563 ff. Arnobius VII. p. 225 f. 219. 150 Jl. X, 292. Od. III, 382. Ovidius Met. IV, 754. XII, 151. Arnobius VII. p. 227: Minervae virgini virgo eneditur vitula, nullis unquam stimulis, nullius operis excitata conatu. Vergl. Moses IV, 19, 2. 15t Propertius IV, 5, 63, 152 Livius XXV, 12, 13. Macrobius Sat, I, 17, p. 300. Ovidius Met. VII, 244 ff. XII, 151. Winckelmanns Werke II, 579. 175 Pausanias VII, 18, 7. Ovidius Fast. I, 388. 174 Od. XIX, 398. Athenneus I, 28. Schol. Aristoph. Plut. 1111. 175 Phurnutus de nat. deor. p. 211 Gale, Macrobius Sat. I, 12. p. 267. Arnobius VII, p. 228. Vergl. Festi Exc. v. praceidanen agna p. 122 und dazu die Ann. p. 581, 106 Virgilius Ac. VI. 251, Od. XI, 30, acciper Boor. 107 Aelianus V. H. V. 14. H. A. XII, 34. Aratus Phaen, 132. Vacro de re rust, II, 5, 3. Plinius VIII, 45, 180. Später ward dies Verbot nicht mehr beuchtet. Vergl, Oxidius Metam, AV, 192 ff. und Lucianus de sacrif. 12. προσαγοισι . . Boer uer agorijou o properes, agree de o morter. 100 Virgilius Ac. VI, 252 und dazu la Cerda.

bei den Juden, völlig makellos und unversehrt sein (τέλεια καὶ δλα, integrae et Illaesae), und unter diesen wählte man die schönsten 1°3. Auch in Bezug auf ihre Zahl war man nicht karg; schon aus Homer sind die ἐκατοίμα ταίφου, ἀμούν πρατογόνων καὶ αἰχοῦν bekannt; Pindar bezeichnet es als Heilenischen Brauch, πάντα θνέιν ἐκατόν, alies zu Hunderten zu opfern 2°6; und in Athen kommen noch in später Zeit Opferschmäuse vor, bei denen man dreihundert Ochsen auf öffentliche Kosten schlachtete 2°1.

Die Opfergebräuche seiber waren sehr felerlich, alles drockte aus, dass man freiwillig und mit Freuden opferte. Die den Göttern des Himmels opferten, trugen weisse Kleider<sup>202</sup> und Kränze auf dem Haupt und in den Händen<sup>202</sup>; wer den unterirdischen opferte, war schwarz gekleidet. Auch das Opferthier war bekränzt und mit Binden geschmöckt und bei felerlichen Gelegenheiten seine Horner vergoldet<sup>202</sup>: au einem losen Strick ward es geführt, damit es freiwillig und wie von seibst zu folgen schiene<sup>202</sup>. Entfolh das Thier, so war das eine schlimme Vorbedeutung, es musste getödtet, durfte aber nicht wieder zum Altar geführt werden <sup>202</sup>. Zuerst <sup>202</sup> vor Berahrung der Opfergeräthe wusch man sich die Hände, um das Heilige rein anzufassen <sup>202</sup>. Dann wurden der Opferschrot oder das heilige Salzmehl <sup>202</sup> und das Opfermesser in einem Korbe gebracht und um den Altar herumgetragen <sup>202</sup>; ein Lorbeer- oder Ockweig, Symbole der Reinigung und des Friedens, in den Weihkessel getaucht und die Umstehenden damit besprengt<sup>201</sup>. Das Weihwasser selbsi ward unter Gebeten und durch Einlauchung eines Feuerbrandes vom Altar geweiht <sup>202</sup>, nu wurde Stillschweigen geboten und nachdem alle Profanen entfernt worden <sup>202</sup>, rief der Herold mit lauter

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Aristoteles bei Athenaeus XV, 16. p. 674, F. Plutarchus Mor. p. 437, A. Pollux I, 29. <sup>700</sup> Pindarus Fr. 154. Boeckh. 201 Jsocrates Arcop. 29. p. 163 Bekker, Boeckhs St. d. Ath. I, 226 f. II, 165, 229. Krösus schlachtete einst, um sich den Delphischen Gott gnädig zu mechen, an 3000 Opferthiern, Herod. I, 50; Xerxes der Jlischen Athene 1000 Rinder, Herod VII, 43: Salonion und das Volk Israel bei Einweihung des Tempels 22,000 Ochsen und 120,000 Schaafe, I. Koen. 8, 63. 202 Casaubonus ad Theophr. Ch. 21. p. 212. Fischer, Die Kranze der Opfernden waren aus Laub des Baumes geflochten, der dem Gotte des Opfers geweiht war. Es war aber dem Jupiter die Eiche, dem Apollo der Lorbeer, der Minerva der Oelbaum, die Myrte der Venus, die Pappel dem Hercules heilig. Plinius XII, 1, 3. Die der Ceres opferten, trugen Achrenkranze, die dem Neptunus und Vulcanus Fichtenkranze, die dem Bacchus Epbeukranze, die den unterirdischen Göttern Kranze aus Taxus 2nd Jl. X. 202, Od. III, 384. Aristoph. Nub. 256. Livius XXV, 12, 13. Tibullus IV, 1, 15. Ovidius Metam, VII, 161, XV, 131. Plinius XXXIII, 3, 39. 205 Virgilius Ge. II, 395. Ac. V, 773. Juvenalis XII, 5, mit den Erklürern. 204 Livius XXI, 63 extr. Macrobius Sat. III, 5, p. 425. Das statt einer solchen victima effugia dargebrachte Thier biess bostia succidanca, Servius ad Ac. II, 140, Gellius IV, 6, Festus p. 129, 142, 212, 243. 20° Eine kurze Beschreibung der gewöhnlichen Opferhandlung geben Euripides El. 795 ff, Aristoph. Pax 948 ff. Lucianus de sacrif. 12 f. und Dionys. VII, 72. letzerer mit der Bemerkung, dass die Griechischen und Römischen Gebräuche dabei übereinstimmten. 2013 Waschungen mit früchem Wasser galten in allen Religionen als Sinabild innerer Seclearcisheit, vgl. Hebr. 10, 22, und den Gebrauch der Esseuer bei Porphyrius de Abst. IV, 12. 200 ockai, ockozitat, zetungua, mola salsa, far pinin. Ohne Salz ward kein Opfer verrichtet, ganz wie bei den Juden. Plinius XXXI, 7, 89, Moses III, 2, 13. Das Salz nümlich galt wegen seiner reinigenden und erhaltenden. Tod und Fäulniss abwehrenden kraft vorzugsweise als Bundessymbol, Vgl. Plutarchus Mor, p. 668 f. und 684 f. Diogenes L. VIII, 35. Eustathius zu Jl. I, 449, 1N, 214, und Bidir's Symb. H. 324 ff. 230 Aristophunis Pax 956 f. 213 Oxidins Fast, V. 679. Virg. Ac. VI, 230 and dazu Cerda p. 631. Synesius Epist. 121, p. 258, B. Sozomenes hist. cccles. VI, 5, p. 644, D. 212 Europides Herc. F. 908. Aristophanis Pay 559. Athenaeus 1X, 76. 213 Lobeck Agl. p. 14 ff. Europides Herc. F. 527: 017att 617a

Stimme : τίς τῆδε ; wer ist zugegen? worauf die Anwesenden erwiderten : πολλοί κὰγαθοί, viele Fromme 214. Dann begann das eigentliche Opfergebet um gnädige Aufnahme des Dargebrackten 215; und nachdem das Opferthier gesund und makellos befunden war 216, fuhr man ihm, um seine Willigkeit zu prufen, mit dem Rücken des Opfermessers von der Stirn bis zum Schwanz 217, und goss ihm den Opferschrot über den Nacken, bis es durch ein Nicken mit dem Haupte gielchsam seine Einwilligung zur Opferung gegeben hatte 216. Rierauf wurde abermals gebetet: der Priester nahm einen Becher voll rothen Weines, kostete und liess auch die Anwesenden daraus trinken, und goss das übrige zwischen die Hörner des Thieres 210: dann wurden ihm die Stirnhaare abgeschnitten und als Erstlinge in's Feuer geworfen 220, Weihraueh angezündet 221 und der übrige Opferschrot auf den Altar gegossen; endlich unter Pfelfen- und Fiotenmusik, damit kein unglückliches Wort bei der heiligen Handlung vernommen werde 222, bei besonders feierlichen Opfern auch unter Absingung von Chorliedern und unter Reigentänzen 223, dus Thier mit dem Beil geschlagen und die Kehle ihm zerschnitten: und zwar, wenn das Opfer den oberen Göttern galt, mit himmelwarts emporgerichtetem, wenn den unterirdischen Göttern, mit zur Erde gebeugtem Haupte 224. Das Blut wurde dann in einem Becken aufgefangen 225 und theils um den Altar herumgegossen 226, theils die Umstehenden damit besprengt, dass sie entsündigt wurden 227. Ueberhaupt mussten alle, die an dem Opfer Theil haben wollten, das Opferthier und die Opferschüsseln berühren 228. Nach ältestem Brauch ward das ganze Opferthier verbrannt 229; später nur einzelne Theile, Kopf und Füsse (die Extremitäten statt des Ganzen), die Eingewelde 230 als Sitz der Leidenschaften, die Schenkel als Reprüsentanten

πῶς ἐστο λεώς, σέγα, σιώτα. Aristophanis Pax 434: εὐφημεῖτε, εὐφημεῖτε. Thesmoph. 39: εὐφημος πάς έστο λαός στόμα συγκλείσας. Favete linguis, Hornius Od. III. 1. 2 mit den Interpreten. 231 Aristophanis Pax 968 f. mit dem Schol. 211 Ein solches Gebet gibt Aristophanes am angef. O., ein anderes Menauder bei Athenaeus XIV, 78. 216 El EPTELES EU Lucinnus de sacrif. 12. vgl. Sophoclis Trach. 762 247 Servius ad Ae. XII, 173; obliquum etiam cultrum a fronte usque ad caudam ante immolationem ducere consueverunt. 218 Plutarchus Mor, p. 435, C. 437, 729, E. und Schol, Apoll. Rh. I, 425. 219 Ovidius Metam, VII, 593 f. und Fast, I, 357 f. nach dem Griech. Epigramm des Euenos in der Anthol, Pal, IX, 75. Vgl. die altestam. Sitte Sirach 50, 16, 220 Od. XIV, 422 mit Eustathius, Virgihus Ac. VI, 246, Euripidis El, 815 f. 221 Ovidius Fast, II, 573. 222 Plinius XXVIII. 3. Heindorf zu Platons Cratyl. S. 73. Santen ad Terent, p. 62. 221 Lucianus de Sacrif. 16. p. 277 and die von Bode Gesch. der Hell. D. II, 313 gesammelten Stellen. Auch die Juden pflegten bei ihren Festen und Neumonden mit Trommeten über ihre Brandopfer und Dankopfer zu blasen. Mos. IV, 10, 10. 224 Orubei Arg. 316. JL 1, 459 mit Eustathius p. 110, 27 ff. Lips. Virgilius Ge. 111, 492. Ac. VI, 248 mit den Interpreten. 225 Schol. antiqua und Eustathius zu Od. III, 444. Suidas s. vv. aurvor und σφάγιον. Vgl. Mos. II, 24, 6. 226 Lucianus de Sacrif. 13; αίμα τῷ βιομής περιχέειν. Eustathius zu Od. III, 445; aipa 110 Biograf Erisgenv. 227 Schol. Aristoph. Acharn, 44. Eccles. 128. Apoll. Rh. IV, 704 ff. Ganz wie bei den Hebräischen Bundesopfern, Moses II, 24, 8. III, 1, 5. 11. 7, 2. 16, 18 f. Hebr. 12, 24. 218 devegantedat tor tenor Aeschines de leg. sun adv. Demosth. 84; georifier zai zarov ceponeror Demosthenes adv. Androt. 78; antiqueror Schur Apoll. Rh. II, 717. 229 Hyginus Poet. Astron. II, 15: antiqui quum maxima caerimonia deorum immortalium sacrificia administrarent, soliti sunt totas hostins in sacrorum consumere flamma. Daher itocior aloxavizer Xenoph. Cyrop. VIII, 3, 24. Anab. VII, 8, 5. Porphyrius de Abst. II. 54, 55; wie bei den Hebrüischen Brand- und Sühnopfern, Mos. III. 4, 12, 6, 30. 16, 27. 240 Dionysius VII, 72. p. 478, 48. Sylburg.

der Kraft 321, und das Fett als bester Thell 232. Dazu ward rother ungemischter Wein in die Flammen gegossen. Das Uebrige verzehrten, wie bei den Hebräischen Dankopfern 323, die Opferniden in einem heiligen Festmahl 324, dergleichen seit urätiester Zeit 
nach vollendeter Opferhandlung ablieh waren, und wobei man sich ursprünglich die Götter seibst als mitschmausende Gäste gedacht hat 222. Durch diesen gemeinschaftlichen 
Genuss des reinen Opferfleisches, die Communion der κρέα 3εόθντα 226, sollte zugleich ein 
substanziell neues Leben in den Geniessenden begründet werden 321; denn alle die von 
einem Opfer essen, sind ein Leib 223.

Ja es finden sich Spuren, dass man ursprünglich auch von dem Fleische und Blute der geopferten Menschen, insbesondere der geopferten Kinder genossen habe: worin ich ein furchtbares Mysterium ahne. Nicht nur von den Skythischen Stämmen der Massageten, Issedouer, Bassari und Tauri wird uns berichtet, dass sie von dem Fleische der geopferten Menschen gegessen <sup>239</sup>, und dass Orpheus es gewesen, der diese scheusslichen Malie abgestellt habe <sup>242</sup>, sondern auch von den Lykälschen Menschenopfern in Arkadien wird bezengt, dass der Vater von dem Opferfelsch seines eigenen Sohnes gekostet habe. Genauer nuchauforschen, wie es sich mit diesen Opfern verhalte, sagt Pausanias, hutte ich keinen Beruf: es mag sich dumit verhalten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhielt, ös toger the application, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhielt, ös toger the dependent verhalten, wie es sich verhält und wie es von Zanfang her sich verhielt, ös toger the dependent verhalten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhielt, ös toger the dependent verhalten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhielt, ös toger the dependent verhalten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhielt, ös toger the dependent verhalten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhält und wie es von Anfang her sich verhälten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhälten, wie es sich verhält und wie es von Anfang her sich verhälten.

Consequente Räsonneure haben aus solchen Thatsachen den Schluss ziehen wollen, dass die Griechen urspringlich Menschenfresser gewesen; weil ihnen das Fleisch so wohl geschmeckt, hätten sie es auch ihren Göttern vorgesetzt 21-2. Ich denke, es ist nach

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Eustathius zu Jl. I, 461, p. 110, 42 and Tzetzes zu Hesiodi Op. et D. 335, <sup>312</sup> Bührs Symb, II, 381. — Als einen besonderen Aegyptischen Gebrauch führt II rodotus II, 39 an, dass sie den Kopf des Opferthiers verfluchten und auf ihn berabwünschten alles Unglück, was den Opfernden oder dem ganzen Lande widerfahren sollte. 243 Moses III, 7, 16 ff. Bühr II, 372 ff. 214 Nur bei den Fluckopfern ass man von dem Opferfleisch nichts, da man sich durch den tienuss der Sünde und des Fluchs theilhaftig gemacht, den Fluch gleichsam in sich hineingegessen hätte, Jl. XIV, 267, Apoll. Rh. III, 1033, Porphyrins de Abst. II. 44, Pausanias III, 20, 9, V, 24, 2, 211 Vgl. R. 1, 423 f. II, 420 ff. Od. VII, 201 ff. Virg. Ac. IV, 206 ff. Noses II, 34, 15. Ezechiel 18, 6. 236 Pollux I, 29. 211 de Maistre P. A. II, 421. 238 1 Corinth, 10, 17. Daher die hartnäckige Weigerung der ersten Christen, von dem Fleische der heidnischen Thieropfer zu essen. - Am Ende des Opfermehles, wie es scheint, entliess der Herold die Versammelten mit den Worten: Aunig ungenis, ite misse est. Apulejus Metam. XI. p. 267 Bip. 219 Pythagoreorum fr. in Gales Opuse, mythol. p. 713. Herodotus I, 216. IV, 18. 26. Aristoteles Eth. Nic. VII, 6. p. 1148. Sextus Emp. III. 207. Porphyrius de Abst. II, 8. p. 116. 240 Orphei fr. apud Sext. Emp. 11, 31, 1X, 15. Aristophanis Ran. 1032. Horatii A. P. 391 f. 241 Freilich scheint dieser Zusatz nur eine Nachahmung von Herodot I, 140, II, 28. 142 Pausanias VIII, 2, 3, 38, 5. Porphyrius de Abst. II, 27. Varro bei Plinius VIII, 22, 82, und bei Augustinus C.D. XVIII, 17. Ovidius Metam. I. 165 und Jhis 431, Ebendahin. wie es scheint, gehören auch die bekannten Erzählungen von den Phokischen Frauen in Daulis, die dem Thrakischen Tereus das Fleisch seines eigenen Sohnes vorsetzten (Pausnnins X, 4, 6, vgl. I, 41, 8, und Ovidius Metam. VI, 635 fl.), und die Greulmohlzeiten des Atreus und Thyestes, mit denen Herodot I, 119 den Persischen honig Astyages vergleicht, der des Harpagos Sohn schlachtete und seinem Vater vorsetzen liess. Ferner was Herodotus III, 11. von den Hellenischen Söldnern im Dienste der Aegypter, Dio Cassius 68, 32. von den Juden in Cyrene, und 71, 4. von den sg. Bukolern in Aegypten erzählen. 241 So F. A. Wolf in der seichten Abhaudlung über den Ursprung der Opfer in seinen Miscellanen litter. p. 270 ff.

dem Bisherigen nieht nöthig, diese Abgeschmacktheit zu widerlegen. Zwischen der Bestialliät jener vom lebendigen Entwicklungsgange der Menschheit ausgeschiedenen Racen, die als Menschenfresser erscheinen — und dem grauenvollen Mysterium, von dem Fleische der geopferten Kinder zu kosten, ist ein ungeheuerer Abstand: dort der äusserste Grad von Verwilderung, hier die entsetzliche Carricatur eines religiösen Mysteriums, dessen wahre Forn jeden Christen bekannt ist. Mir schieht gernde dieser Punkt geeignet, ein tieferes und letztes Verständniss der heldnischen Sähnopfer zu erschliessen. Es fragt sich nämlich hier wie bei allen religionsphilosophischen Untersuchungen zuletzt nicht nur, ob etwas die wahre Lehre eines Religionssystems sel, sondern auch ob diese Lehre selbst währ sel Y

Dass die aufgestellte Theorie innerlich zusammenhängend und consequent sei und nichts anderes als die Lehre der Thatsachen selbst, glaube ich behaupten zu dürfen. Wenn sie aber dieses ist und von richtigen Voraussetzungen ausgeht, so müsste sie auch objectly wahr sein d. h. nicht nur für die Heiden, sondern auch für uns. Das aber ist sie nicht; denn Niemand wird heute noch die entsetzliche Behauptung aufstellen, dass durch die Menschenopfer wahre Sühne und Versöhnung bewirkt worden sei. Woran liegt nun der Fehler in dieser sonst riehtigen Theorle? Wenn ein System logisch consequent und das Resultat doch falsch ist: so muss der Fehler im ersten Satz liegen. Dieser war nach unserer Theorie folgender: Weil für den Menschen das Leben nur eln Geschenk der Gottheit sei auf die Bedingung, dass er ihre Gebote erfülle; so habe, streng genommen, jeder Sünder gegen Gott sein Leben verwirkt. Der Schuldige sel dem Tode verfallen: ein unzerstörbares Bewusstsein aber gebe ihm die Hoffnung, dass seine Sünde gesühnt, seine Schuld bezahlt, sein Leben gerettet werden könne, wenn ein Unschuldiger statt seiner und für ihn fretwillig in den Tod gehe. Es ist der allgemeine Glaube der alten Welt, das freiwillig dargebrachte Leben des Unschuldigen vermöge das nothwendig verlorne Leben des Schuldigen zu retten. Und soweit ist der Inhalt des religiösen Bewusstselns, welches die heidnischen Sühnopfer erzeugt hat, vollkommen wahr. Das innerste Centrum aller alten Religionssysteme ist das Bewusstsein der Erlösungsbedürftigkeit und dass diese Erlösung nur durch einen Unschuldigen möglich sel, und dies ist vollkommen wahr. Falsch aber ist die Art, wie die Helden geglaubt haben, diese nothwendige Sühne zu bewirken. Das Problem ist erkannt worden, nicht aber darum auch richtig gelöst. Die Krankheit haben sie wohl empfunden, auch in ihrer innersten Seele gewusst, dass es cin Heilmittel dafür gebe und welcher Art dieses sein müsse; das wahre Heilmittel selbst aber haben sie nicht kennen können.

Nur wer hat, kann geben, nur wer gut ist, kann gut machen, um zu zahlen, musst du haben, sonst wird Schuld auf Schuld gehäuft. Es ist also vollkommen wahr, dass nur ein Unschuldiger für den Schuldigen genugthan könne — voransgesetzt dass er ein Uaschuldiger und im Stande sei, die ganze Schuld zu bezahlen. Hier aber liegt das πρώτον ψεύθος aller heidnischen Opfer. Denn voo ist der Unschuldige, dass er durch freiwillige Darbringung seines sehuldiosen Lebens das verwirkte Leben der Schuldiges shhne? Die Schrift sagt: "das Dichten des menschlichen Herzens ist bose von Jugend auf 2014.

<sup>244</sup> Genesis S. 21.

wer will einen Reinen finden bei denen da keiner ist 243? Alle sind abgewichen vom rechten Weg und allesammt untüchtig; keiner ist, der Gnies thue, auch nicht einer; beide, Juden und Heiden, allo sind unter der Sunde 246. Auch der Vollkommenste entflicht der Sünde nicht, wenn er einmal geboren ist 247. Weil seit jener unvordenklichen Katastrophe des menschlichen Bewasstseins am Anfang unserer Geschiehte keiner mehr von allen Menschen schuldlos ist, sondern im ersten alle gesündigt haben, so dass schlechterdings keiner rein ist, auch nicht einer, wie die Schrift sagt; darum sind alle heldnischen Opfer objectiv vor dem Gott, der es ist, ungenügend, darum wiederholen sie sich immerfort, well alle nur Palliatlymittel sind und keines real und radicul heilt. Auch ist es mit blosser Suhne der Sunde nicht genug, wenn nicht zugleich dem Sunder ein neuer reiner Williensgrund gegeben wird. Denn jene πρωταρχός ατη hat nicht nur das ursprüngliche Verhältniss des menschliehen Wijiens zu dem göttlichen gestort; sondern damit nothwendig auch den normalen Zustand des ganzen Menschen, seiner intellectuellen wie seiner physischen Kräfte allenirt. Es bedarf daher zur Herstellung des ursprünglichen Verhältnisses des Menschen zu Gott nicht nur einer Sühne der menschlichen Sünde und einer dadurch bewirkten Versöhnung des Menschen mit Gott; sondern auch einer wirklichen inneren Restauration des menschlichen Willens: die krankhafte Affection des Bewusstseins soll überwunden und die ursprüngliche Identität desseiben hergestellt werden. Nieht nur die Schuld soll gesühnt, sondern auch dasjenige was die Sünde zerrüttet hat, wieder integrirt werden. Das aber kann nur gesehehen durch erneute wirkliche Einpflauzung des ursprünglichen Lebens. Betrachten wir die Menschheit als einen grossen Organismus, in welchem sich ein krankhaftes Leben erzeugt und alle Thelie desselben durchdrungen hat, sowol die Intelligenz als den Willen, als den Körper selbst. Offenbar kann diese krankhafte Affection nur dadurch gehoben werden, dass dem kranken Organismus ein neues ursprüngliches Leben eingepflanzt wird, was vermöge seiner inneren Kraft fortwächst und sieh das ihm Entfremdete, aber ursprünglich Gleichartige dynamisch assimilirt. Oder betrachten wir die Menschheit als ein Kunstwerk, was durch die Sünde corrodirt und verletzt worden ist, so kann offenbar ein zerbrochenes Kunstwerk nicht selbst sich wiederherstellen, sondern nur der Künstler kann es - nur der Schöpfer das Geschöpf.

Ohne dass leh es ausgesprochen, wird jeder fühlen, was leh hier meine: die Menschwerdung des Sohnes Gottes in Christus und seinen Versöhnungstol auf Golgotha. Dadurch
allein ist beides bewirkt: Sühne der Sünde und Versöhnung aller die es weilen mit Gott
und zugleich die Möglichkeit eher inneren Regeneration der Menschliett. Das Sühnopfer
Christi ist evident, indem der Heilige Gottes, tragend ulle menschliche Krankheit und geschlügen mit allen Leiden und Schmerzen der Welt zin, gehorsam war bis zum Tode am
Kreuz zin, als wahrhafüges ärzidezon für alle zin, dessen Biut, allezett ein wallend Bad

16

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Hiob LI, 4, <sup>246</sup> Paulin LI, 3, 53, 4, Bom. 3, 9 ff. <sup>247</sup> Philion II, 249 extr. <sup>247</sup> Jesojas SJ, 4, <sup>248</sup> Paulins ad Philipp. 2, 6, <sup>248</sup> Eusebius de Isud. Const. 15, 6, p. 1215 f. Zimmern. und Albanaussi de lacarantione vechi. L. L. p. 54, E. Bened. 6 Zojvis 100 2000 districts 100 Eucenia 100 Eucenia 2000 dispressione vechi.

ist von dem Brande seiner Gothleit, die Menschen zu wasehen von ihren Sündeu<sup>621</sup>. Einer näheren Erklärung bedarf der zweite Punkt: die in der Incarnation des Logos bewirkte reale Einpflanzung des ursprünglichen Lebens in die durch die Sünde zerröttete menschliche Natur 285. Der logische Zusammenhung der christlichen Doctrin darüber ist folgender.

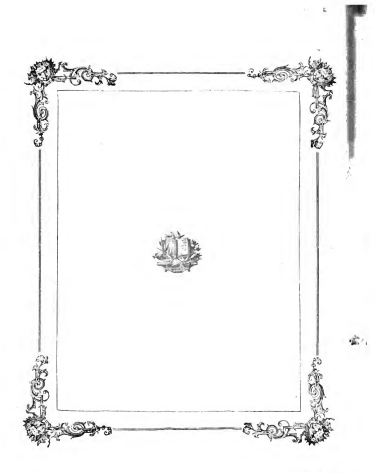
Der eingeborne Sohn, von Ewigkeit gezeugt, ist zugleich der erste Uebergangspunkt oder die vorwelliche erste Möglichkeit zur Schöpfung und wird darum in Bezug auf diese als Anfang und Erstgeborner aller Creatur erklärt \*\*\*1. Aus dem Lögos urspringet alles crentürliche Leben: im Lögos war die ganze Fülle des in der Schöpfung offenbarten Lebens ideal enthalten \*\*\*1; so dass die reale Schöpfung nur eine Explication dessen ist, was implicite ab aeterno im Lögos concipirt war \*\*\*10. Wenn nun der Lögos das Prototyp ist aller Schöpfung und in ihm alles Daseieude sein ewiges Sein hat; wenn ferner im Menschen als dem tetzten Gliede der Schöpfung eben darum alle vorbergehenden Geschöpfer ecapitulirt und beschlossen sind : so muss consequenter Welse die Menschwerdung des Lögos in Christo als ein reales Wiedereintreten des ursprünglichen schöpferischen Lebens in die von ihrer Bestimmung abgewichene, dem Tode verfallene Schöpfung betrachtet werden \*\*\*16. Darum heisst es; er oder die aogia; welche nur die weibliche Selte

προςάγων αντίψυχον ύπερ πάντων, επλήρου το οφειλομενον εν τφ θανάτιο, und weiterhin: ώς πρόβατον ύπλο της πάντων σωτηρίας άντίψυχον το λαυτού σώμα είς θάνατον παραdovs. Augustinus c. Faustum XXII, 17, behanntet daher, dass es nur ein wahres (universelles) sacrificium gebe, was dem einen allein wahren Gott durch Christus, den mediator Dei et hominum dargebracht worden sei: cujus sacrificil promissivas figuras in victimis animalium celebrari oportebat, propter commendationem futurae carnis et sanguinis, per quam unam victimam fieret remissio peccatorum de carne et sanguine contractorum... llujus itaque veri sacrificii sicut religiosa praedicamenta Bebraei celebraverunt, ita sacrilega imitamenta pagani; quoniam equae immolant gentes, ait Apostolus (Cor. I, 10, 20.), daemoniis immolant, et non Deou. Antiqua enim res est praenuntiativa immolatio sanguinis, futuram passionem mediatoris ab initio generis humani testificans, 211 Johannes Tauler in seinen Predigten III, 82, 83. der Frankf. Ausg. vom J. 1826. 212 insertio tov loyov, qua homines in pristinant ventunt naturant, wie Irenaeus adv. haeres. V, 10, 1. p. 302 sagt. Die Incarnation des Logos muss durchaus als eine Wiedereinpflanzung des ursprünglichen Lebens in das von diesem alienirte Menschenleben betrachtet werden, als ein Wiedereintreten des ursprünglichen Lebensgrundes in die von ihrem ewigen Grunde abgefallene Welt. Wenn Christus ein zweiter Adam genannt wird, so ist dabei nicht zu vergessen, dass er ursprünglich der erste war; denn wäre er an sich betrachtet wirklich nur ein zweiter Adam, wie kounte sich dann seine Wirkung rückwärts auch auf den ersten erstrecken? Die ganze Menschheit ist in Adam gefallen, sie konnte also nur wiedererhöht und erlöst werden durch Einen, der höher ist und älter als Adam, durch den himmlischen Adam Kadmon, dessen Abbild der irdische ist, durch den Demiurgen selbst. 2" r aggr ris xridens 100 Sent Apocal. 3, 14. und: o agonoroxog audis xridens Coloss. 1, 15. 18. Rom, 8, 29. 254 Joh. 1, 4. 0 yeyover, er weren con fr: quod factum est, in ipso vita erat. So muss bier, gegen die recipirte Art, interpungirt werden mit Irenneus, Origenes, Augustinus u. A. Abgeseben von dem Gedanken, der dies durchaus fordert, beweist schon die aussere Gliederung der Gedankenreibe, deren nachfolgende Glieder immer mit der Wiederaufnahme des vorhergehenden Schlusswortes anfangen, dass diese Interpunction allein richtig sei. 241 Thomas Aq. Summa adv. Gentes IV, 42, 2: omnes creaturae nihil aliud sunt, quam realis quaedam expressio el repraesentatio corum, quae in conceptione divini Verbi comprehenduntur. Vgl. G. l'ostellus de ult. mediatoris nativitate p. 72. 73. 246 Johannes Scotus Erigena de Div. nat. V. p. 252.

des Logos ist, werde ein Baum des Lebens allen, die ihn umfangen, und sellg werde, wer an ihm festhalte 237.

Das ist auf den kürzesten Ausdruck gebracht die christliche Lehre: gezwungen sie anzunehmen wird niemand, denn die Wahrhelt ist nicht davon abhängig, dass Menschen an sie glauben: nur angeboten wird sie dem Menschen und wenn er will, ein Herz hat und den Muth, so wagt er es, das Grosse auzunehmen — und die es thun, wissen dass der Glaube allmäcktig ist und dass die Wahrhelt sie frei macht und dass diese Freihelt Seligkeit ist. Wer aber die Lehre des Christenthums annimmt, findet darin auf jede vernünftige Frage eine genügende Antwort, auch den Schlüssel zum Verständniss der Geschichte, der gesta Dei per homines. In Beziehung auf die blutigen Sühnopfer der Heiden ist mir klar, dass und warum die schreckliche rexoövoia sich fortsetzen musste, bis in der wahren und hochsten vioövoia ander Schädelstätte der alten Wett objective Sähne und Versohnung bewirkt war \*\*\*. Und in dem grauenvollen Mysterium: von dem Opferfleisch der geschlachteten Kinder zu geniessen, spricht sich nur die Wahrheit aus, welche die Kirche und ihre Gläubigen täglich felern in dem Sacrament des Altars, worfa beides unzertrennlich vereinigt ist: fortwährendes Sühnopfer und fortwährende Spende von substancell neuem Leben.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Proverh, 3. 18. Vgl. Apocal. 2, 7. und Augustinus C. D. XIII, 20. <sup>314</sup> Das erste Verbot gegen die Menschenopfer erliess der Römische Senat 97 vor Chr., wiederholt wurde dasselbe von Augustas und Tiberius. Plinias XXX, 1, 12. Seutonius v. Clandii 25. Aber erst nach dem grossen Versöhungsporfer Christi auf dolgebat un die Zeit Hadranss börten die Measchenopfer aufgeneien auf, wie Porphyrins de Abst, II, 56. und nach ihm Eusebius de Isud. Const. 16, 7. und Prave, ov. 17, 17. bezugen. Auch die Jüdische Theologie behauptet, dass mit dem Messans die Thieropfer aufbören würden, indem dieser nuf Vollkonnenste leisten werde, was der Zweck der Opfer sei: »denn der wird sich selbst dargeben und seine Seele ausgiessen in den Tod und sein Blut wird sthnen das Volk Götses, wie ein Räshbinischer Tracta bei Eisennenger II, 121. sich ausgirfelt.



Seinem verenden Lahre und Frunde Kerrs Ogerf. F. G. Weleker der Verf

Digitized by Geogle

### VERZEICHNISS

DER

# VORLESUNGEN

WELCHE

AN DER KÖNIGLICH-BAYERISCHEN

# JULIUS-MAXIMILIANS-UNIVERSITÆT

zυ

## WÜRZBURG

IM SOMMERSEMESTER 1841

GEHALTEN WERDEN.

MIT EINER ABHANDLUNG DES PROFESSORS VON LASAULX ÜBER DEN SINN DER OEDIPUSSAGE.

WÜRZBURG

GEDRUCKT BEI FRIEDRICH ERNST THEIN.

1841.

Das Semester beginnt gesetzlich am 19. April.

#### L'EBER DEN SINN DER OEDIPUSSAGE

¥01

#### ERNST VON LASAULX.

Es ist eine alte heilige Ueberlieferung, dass die Menschen anfangs von Göttern, später erst von Helden und Königen regiert worden selen. ¹ Je weiter die Erinnerungen eines Volkes zurückreichen in die Tage seiner Jugend, um so mehr zeigen sie sein ganzes ursprüngliches Leben erfüllt von den religiösen Ideen, die es sich als heiliges Erbe aus dem Schiffbruch der Menschheit gerettet hat. Auch bei den Griechen findet sich diese Wahrheit bestätigt. Auch die Anfange des Hellenischen Lebens tragen ein priesterliches Gepräge, seine älteste Poesie war eine hieratische im Dienste der Religion geübte Kunst, Ihr Gegenstand die Götter, die Sänger selbst Priester. So der Pelasgische Hymnen-dichter Olen, die Thracische Sängerschule des Linos, Orpheus, Eumolpos und Musäos, der älteste Athenische Hymnendichter Pamphos, der Apollinische Priestersänger Karmanor von Kreta, der Delphische Philammon und die Priesterin Phemonof, der Bodische Seher Bakis, und die weitverbreiteten räthselhaften Sibyllen. Die Religion und ihre Priester herrschten damals wenn nicht ausschliesslich, doch so mächtig, dass alles andere ihnen diente.

Wie aber strenge Theokratie überhaupt nicht lange bestehen kann bei polytheistischem Volksglauben, so insbesondere nicht unter den Hellenen, deren

Plat. de Legg. IV, 349 f. Bekker. Herod. II, 144. Diodor I, 44.

Innerstes Wesen uneingeschränkte Freiheit in Entwicklung aller angebornen Kräfte verlangte. Die Herrschaft der Priester ward bler frühe durch einen kriegerischen Stamm gebrochen, der dem ganzen Leben einen freieren heroischen Charakter aufdrückte. Auch die Natur dieses Heldenalters aber brachte es mit sich, dass die es bewegenden Kräfte, grosse Thaten und Leiden, im Gesang verherrlicht wurden. Wie aus den Vorstellungen des religiösen Bewusstseins von den Göttern die Mythologie hervorgieng: so entstanden aus dem Heldenleben, seit es im Scheiden begriffen war und im Liede festgehalten wurde, die Geschichtsagen: wie dort die priesterliche Hymnendichtung, erzeugte sich hier die epische Volkspoesie, und mit ihr ein Liederfrühling schönster Sagen, deren jede Landschaft von Hellas die Fülle besass. In Thessalien erzählten sie den tiefbedeutsamen Mythos von Prometheus und was sich daran knupft von Peleus und Thetis und dem göttlichsten Helden Achiiieus, vom Kampf der Centauren und Lapithen, von Jason und der allbesungenen Argo :: die Actoler hatten ihre Heldensage von Meleager und der Kalydonischen Eberiagd; in Attika lebten die milderen Sagen von Erechtheus und dem Ordner des Staates Theseus; in den Peloponnesischen Reichen jene von Sisyphos und seinem untadellichen Enkel Bellerophontes, von Adrastos, von Perseus dem herrlichsten Kämpfer der Vorzeit 3; in Bootlen endlich sangen sie von Dionysos der Semela Sohn zur Lust der Sterblichen geboren, und von dem starkgesinnten Herakles, der seine Lebensbahn muthig durchwandert und siegreich am Ende aus allen Kämpfen hervorgeht. Dort auch wurzelte die furchtbar erhabene Sage des Kadmeischen Königshauses, 4

Kadmos, so berichten sie, der Sohn des Phonicischen Königs Agenor, ward von diesem ausgesendet, seine entführte Schwester Europa zu suchen, mit dem Befehl, entweder das Mägdlein mitzubringen, oder nieht mehr nach Phonicien zurückzukehren. Nach Delphi gekommen erhielt er den Götterspruch: wegen der Europa solle er sich keine Mühe geben, sondern eine junge Kuh zur Wegweiserin nehmen und wo diese ermattet niedersinke, eine Stadt grün-

<sup>3</sup> od. XII, 70. Aoγιο πασιμέλουσα. 3 Π. XIV, 319. παντων αριθείκετος σύθρων. Die verschiedenen Ueberheierungen der Alten hierüber finden sich zusammengestellt von Schüte Exc. I ad Aesch. Sept. vol. 1, 371 ff., Sövern zu seiner Übers-, der Sieben p. 61 ff., von Ranke und Bathegeber in Ersch und Gruber's Allg. Enc. Sect. III. t. 2, p. 42 ff. und 395 ff. und in einer besonderen Monographie von J. G. Elink. Sterk de Labdacidarum historia a tragicis in secons proposita, Lugd. Bat. 1830, vomit zu vergleichen die schönen Untersuchungen Welcker's in seiner Schrift über die Aeschyl. Trloige Frometheup p. 53 ff. und O. Müller's zu Aesch. Eum. p. 188 ff.

den. 4 Und also baute er Böotlsch Theben mit sieben Thoren nach dem Namen der hundertthorigen Stadt in Aegypten. Nun wollte er die Kuh der Gottheit opfern, und hiess seine Gefährten, aus der Quelic des Ares Weihwasser schönfen. Die aber hütete ein Drache, des Streitgottes und der Erinnys Tilphossa Sohn 7, der alie zerriss, die sich ihm naheten. Mit Athenes Hülfe erschlug ihn Kadmos und saete auf der Gottin Rath die Zahne des Drachen in tiefgezogene Furchen, aus denen ein bewaffnetes Mannergeschlecht erwuchs, die alsbald, bis auf fünf, im Wechselmord einander würgten. Obgleich aber der Drache erlegt war, so wirkte doch sein Groli durch die ganze Thebanische Königsgeschichte fort. \* Kadmos selbst musste am ihn zu sühnen, dem Vater des Drachen ein ewiges Jahr d. i. eine volle Ennaeteris dienen "; nach deren Ablauf ihm Athene die Herrschaft feststellte und Zeus die Harmonia, der Aphrodite und des Ares Tochter 10 zur Gemahlin gab. Die Hochzeit mitzufeiern verliessen alle Götter den Olymp und erschienen in der Kadmeischen Burg: die Musen und Chariten saugen das Brautlied 11; "nur was schön das ist lieb; was unschön aber ist nicht lieb." Kein Sterblicher schien glücklicher als Kadmos. 12 Gegen das Ende seines Lebens aber, erzählt die Volkssage, habe Kadmos mit Harmonia auf einem stierbespannten Wagen Theben verlassen, zu den Encheleern sich gewendet, als deren Anführer die Hilvrier besiegt und ein gemischtes Barbarenheer gegen Hellas geführt; zuletzt aber seien Beide, In Drachen verwandelt, von Zens in die Elysischen Gefilde aufgenommen worden, 13 Ihr Grabmal ward unfern der Keraunischen Berge gezeigt: es bestand aus zwei Felsen, die so oft ein Bürgerzwist ausbrach, sich bewegten und zusammenkamen 14

Dem Kadmos folgte in der Herrschaft sein Sohn Polydoros, dessen Regierung, wie der Name andeutet, segenreich gewesen scheint. Polydoros aber

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Doodor IV, 2. Apollodor III, 1, 5. 4, 1. Arg. Guelf. ad Eur. Phoen. p. 154 ff. Math. Phoen. B. 488 ff. und schol. zu 642 f. Apoll Babe. III, 1177 ff. Schol. Villois, zu B. II, 1934. Mythogr. Vat. I, 149. II, 77. Später Dirke genannt, Eur. Phoen. 932, Apollod. III, 5, 5. Schol. Soph. Ant. 126, Soph. Ant. 593 ff. Eur. Phoen. 1062 ff. Apollod. III, 4, 2. und dazu Heyne p. 255, desea Zwerielt an dem Ausdruck & didor \*\*Protectro\* mir unbegründet scheinen. Schoen Schweiter. Signature Schole Biolofov V, 49, des Zesa und der Elektra Tochter und Jasions Schweiter. Signature 15 ff. 935. Welcker: O trix \*\*xalov\* gridor \*\*strix\*\* "I Theogram 15 ff. 935. K. Welcker: O trix \*\*xalov\* gridor \*\*strix\*\*. "I Theogram 15 ff. 935. Schole Sch

zeugte den Labdakos, den Vater des Lajos<sup>11</sup>; und von hier, im dritten Glied nach Kadmos, geitt der auf dem Geschlecht von Anfang an ruhende Fluch in Erfüllung und wirkt Unheil auf Unheil, Greuel auf Greuel, bis der ganze Stamm vernichtet in den Hades sinkt.

Lajos nemtich, gastlich aufgenommen von König Pelops in Pisa, verführte und entführte dessen Sohn Chrysippos, das erste Beispiel verruchter Knabenliebe. 16 Dafür fluchte ihm Pelops, und die Götter erhörten den Fluch, dass er durch den eigenen Sohn fallen solle. 17 Lajos aber heirathete die Jokasta 18 des Menökeus Tochter. Dreimal warnte Ihn Apollon 16 dass er keine Kinder zeuge; denn würde ihm ein Sohn geboren, so werde der sein Mörder werden und sein ganzes Geschiecht durch Blut wandeln. 20 Dennoch übertrat er das Gebot 21; um aber dem Götterspruch auszuweichen, liess er den mit Jokasta erzeugten Sohn Oedipus in das wilde Gebirg Kitharon werfen, den Wohnsitz der Erinnyen. 22 Dort aber fanden die Hirten des Korinthischen Konigs Polybos das Kind und brachten es zu dessen Gemalin Merope 23, die, kinderlos, den Knaben aufnahm und als den ihrigen erzog. In diesem Waline wuchs dann Oedipus heran, bis lhm einst im Streit ein anderer Korinthier vorwarf, dass er kein ächter Sohn des Königs sei. 24 Beunruhigt wendet er sich un seine vermeintlichen Eitern und als diese seinen Fragen kein Genüge thuen, an das Delphische Orakel. Hier aber warnt ihn der Gott, nicht in seine Heimath zurückzukehren, sonst werde er seinen Vater tödten und mit der Mutter Blutschande begehen. 25 Er

<sup>16</sup> Die ganze Genealogie: Agenor, Kadmos, Polydoros, Labdakos, Lajos, Oedipus ist, ähnlich den alttest, Geschlechtstafeln, angegeben bei Herod, V, 59, und Soph. Oed R. 267 f. 16 Pisander ap, schol, Eur, Phoen. 1760, Plat, de Legg. VIII, 90. Apollod. III, 5, 5 Athen. XIII, 79. Aeliau v. h. XIII, 5. h. a. VI. 15. Andere nennen übrigens den Thamyris (Apollod. I, 3, 3.), noch andere den Kreter Tallon den ersten Paderasten (Suidas v. Outropis t. II., 164.), derjenigen zu geschweigen, welche diese Scheuselichkeit auf Zeus und Ganymedes zurückführen wollen (Böttiger's kunstmyth, II, 35 ff. und Becker's Charikles I, 349 fl.) ' Schol, Eur, Phoen, 66, und die Griech. Argg. zu Aesch, Sept. und Eur. Phoen. 16 Von Homer Od. XI, 271 ff. Epikaste genannt. 19 Aesch. Sept. 727 ff. 26 Sur. Phoen. 20. καὶ πῶς σὸς οἰκος βέσεται δι' αίματος. "Es ist charakteristisch wie die drei Tragiker diese Zeugung des Oedipus anschen. Beim Aeschylus wird Lajos dazu bewogen, indem ihn der thörichte Rath seiner Freunde hinriss, xparr Deig ex gilwr aforliag (Sept. 732). Sophokles erwähnt gar keines Grundes, denn es musste so kommen. Beim Euripides thut er es von Wollust und Weinrausch überwältigt, ηθονή δούς είς τε βακχείον πεσιών (Phoen. 21) Solger's Einl. p. XXXI. Anm. 22 Equivous prixos Hermesianax Cyprius ap. Plut. de fluv. 2, 3, 21 Soph. Oed. R. 775 und Senecae Oed. 272, 802; Pherecydes dagegen Fr. 71, p. 206 nennt sie Meduse, Apollodor III, 5, 7, und Hyginus fab. 66. 67, Periboen, noch andere Antiochis s. schol, Soph, Oed, R. 775. 24 Oed, R. 780. 25 lb. 789 ff.

flieht nun Korinth und reist nach Theben, seinem Verhängniss entgegen. Dort hatte des Lajos sündliche Knabenliebe den Zorn der Ehegottin Hera 2e enfammt, welche dem durch die Verbrechen seines Königs befleckten Lande von Acthiopien her die schreckliche Sphinx zur Rächerin sandte; auch bewirkte, dass Lajos, umsonst von Tiresins gewarnt, nach Deiphi zog um das Schieksal seines Sohnes zu erkunden; wo, als er durch Phoeis fuhr, auf dem Kreuzweg bei Daulia 21 hm Oedipus begegnete. Der trotzige Jöngling wollte dem Wagenlenker seines Vaters nicht ausweichen, sie entbreunen in Streit, Oedipus erschlägt im Jähzorn beide. Den Lajos begrub Damasistratos, König der Platäer 2e, das Reich von Theben trat Kreon an, der verwittweten Jokasta Bruder.

Während Kreon's Regierung aber fuhr die Sphinx fort das Land zu verwüsten; auf einem Felsen gelagert legte sie den Thebanern Räthsel vor, und wer sie nicht lösen konnte, den erwürgte sie. Da verlielsst Kreon dem, der die Stadt von dem Ungeheuer befreie, des Lajos Reich und die Hand der Jokasta. Oedlipus kommt und die Sphinx stellt ihm folgendes Räthsel, welches die Musen sie gelehrt hatten 29:

Ein Zweifüssiges ist vierfüssig, mit einzelner Stimme, und dreifüssig; es wechselt allein, so viel auf der Erde nur der Geschöpf hergehn, in der Laft und tilef in dem Meere. Doch wenn dies nun wandelt die meisten der Füsse bewegend, dann ist ihm am geringsten die Kraft und die Schnelle der Glieder. Oedhuss erwiederte:

Hore, wiewol unwillig, gefügelte Muse des Todes, wie ich dem Frevel ein Ziel setze mit mächtigem Laut: wahrlich du meintest den Menschen, der, well auf Erden er wändelt, erst vierfüssig erwuchs, eben geborenes Kind:

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Der Ἡρα γαμόστολος, wie Pisander ap, schol, Eur. Phoen, 1760 erzählt. Vergl. Dio Carysost, or. XI. p. 153, C. Nich dem Ārg. Gielf. zu dem Phoenissen p. 157. hälte der fordauernder Darche annote sie Phint gesendet: ἐπτ/γαγε δὲ ται'ετρ. ὁ Αρρς Θηβαίσις, ἀμινόμενος αι'ατός διὰ τὸν τοῦ παιδός δρακοντος σύντο, ο' ο Κάθμος απέλεν. Lykos endlich in seiner Schrift περί Θηβαίσιν (beim Scholissten zu Hes. Theog. 326) erzähle, dass Dömyses die Sphinx gesendet habe. '' Oed. R. 600. schol. zu 1733 und Paus. X, 5, 2. Auf solchen Kreuwegen wellen vorzugsweise die Erimyon. ''Apollod. III, 5, 6. '') 1. I. μαθούσα ἀιτγιμα παρά Μονώσν.

aber den Greis auch stützet der Stab als dritter der Füsse, hat ihm das Alter das Haupt drückend darniedergebeugt. 30

Das Räthsel war gelöst und die Sphinx stürzte sich selbst vom Felsen herab. Oedipus erhielt den Thron, chlichte oline es zu wissen seine Mutter und zeugte mit ihr vier Kinder, zwei Söhne, Etcokies und Polynices, und zwei Töchter, Antigona und Ismene. 31 Lange herrschte er glücklich und geliebt, bis eine Pest sein Volk helmsuchte: die Götter hatten sie gesandt, weil das Land noch immer von unerkannten Greneln befleckt war. Um sie abzuwenden, sandte Oedipus seinen Schwager Kreon zu dem Gott in Delphi. Der befiehlt das Land zu reinigen von der Blutschuld die darauf laste und Rache zu nehmen an den Mördern des Lajos. Unkundig der eigenen Schuld ruft nun Oedipus selbst den Fluch auf sich herab und erforscht, um sein Volk zu retten. Schritt vor Schritt die ihm verborgenen Greuel. Immer heller schimmert der wahre Zusammenhang durch, seine Mutter und Gattin möchte gern das Grässliche ruhen lassen; aber ihn treibt sein eigenes Grauen fortzuschreiten bis alles enthüllt ist. Zwar war er unschuldig, denn nichts von allem that er mit Wissen und Willen; aber damit beschwichtigte sich nicht der innere Abscheu der sittlichen Naturgesetze, die unabhängig von der Willkühr der Menschen, weit über alle Absicht des Wollens hinausgehen. 32 Als Oedipus den ganzen Greuel entdeckt hat, erhängt sich Jokasta und er sticht sich die Augen aus. 33 Kreon verjagt ihn dann aus der Stadt, und da seine eigenen Sohne ihn nicht schützen, belegt er sie mit dem Vaterfluch, dass das Schwert ihr Erbe theilen soll. 34 Ueber die unmittelbare Veranlassung dieser Verwünschung sind die Angaben nicht einstimmig. Die cyclische Thebais 35 erzählte, dass Polynices seinem Vater einst einen silbernen Tisch und Weinbecher aus der Erbschaft des Kadmos vorgesetzt habe, obgleich es ihm verboten gewesen sei. Sobald nun Oedipus diese Ehrengeschenke seines Vaters und der Söhne Ungehorsam gewahrt und wie sie ihn absichtlich an

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Asclepindes ap. Athen, X. 53 nech Solger, <sup>31</sup> Andere erzibliten, nicht von einer Mutter Johashe Oodipus diese Kinder, sondern von einer spiteren zweiten Gemalin Edypylarzite. Sod etgelsche Oodipodia bei Paus, IX, 5, 5, Pianuder beim schol, Eur. Phoen, 1760, der Logograph Pherreydes p. 187 Sturz, und Apollod. III, 5, 8, 3a Pherreydes und der schol, Villois, zu Jl. IV, 376, erwihnen gen noch einer dritten Gemalin Zuförtzid doutze. Mit Recht aber bemerkt Welcher, dass Efüptylarzite d. b. die verderbiche Liebestgreude, nur ein Beiname der Johasta sei, wie sie denn auch thro Schwester geweens sein soll. <sup>31</sup> Solger's Elial, zu seiner Uebers, p. XXXIII. <sup>32</sup> 50 seihon bei Homer Od. XI, 277 ff. und Pisander ap. schol. Eur. Phoen. 1760, denen dann die drei Tragiker folgten. <sup>34</sup> Aesch. Sept. 770 f. <sup>33</sup> bei Athen. XI, 14.

seine Thaten erinnerten 35, habe er ihnen geflucht, dass sie ihr väterliches Erbe nicht in Brudérliebe theilen, sondern in Krieg und steten Kämpfen mit einander leben soillen. Ein anderes altes Gedieht, die kleine Thebais, berichtete, dass bei Verthellung des Opferfleisches die Solne dem Vater statt der Schulter das Lendenstück gesehickt hätten, wohrerh Oedipus sich beschimpft gefühlt und den Solnen geflucht habe, dass sie im Wechselmord fallen sollten. 27 Beide Erzählungen stimmen darin überein, dass der Fluch bei einem Mahl geschicht, wie auch Aeschylus anzudenten scheint. 39

Gleich abweichend sind die Sagen über den Tod des Oedipus. Nach Homer scheint er in Theben gestorben zu sein, wenigstens wurden ihm dort Leichenspiele gefeiert 39; seit Aeschylus 40 und Sophokles ist die Attische Sage herrsehend geworden, welche ihn zu Kolonos sterben lässt. 41 Wie nach alter Vorstellung 42 eine eherne Schwelle den Abgrund des Tartaros umgibt, so zeigte man bei Kolonos im Hain der Eumeniden einen mit ehernen Stufen versehenen Abgrund, χάλκεος οιδός oder χαλκόπους όδος 43 genannt, den man als die Pforte zur Unterweit ansah, durch welche auch Hades die Kora entführt habe. In dieser Umgebung war nach der Ortssage dem Oedipus bestimmt sein den Erinnyen geweihtes Leben zu beschliessen, ja die Erinnyen selbst sollen Ihn auf dem Wege des Verhängnisses hierhergeführt haben. 44 Blind und mit dem Stub die Wege tastend, vertrieben und nur von seiner Toehter Antigona begleitet und geleitet kommt Oedious auf seiner Eiendswanderung nach Attika; che er es vermuthet, befindet er sich im Hain der strengen Göttinnen, wo ihm das Ziel seiner Leiden bevorstand, wie MUELLER schön gezeigt hat. Wiewol das Entsetzen, welches alle ergreift, die seinen Namen hören, ihn behaabe wieder aus dem Lande vertreibt, findet er doch bald Erbarmen und gastliche Aufnahme durch Theseus. Dieser schützt ihn auch gegen die Versuche der Thebaner, welche lhn entführen wollen, nachdem ein Ornkelspruch verkundet hatte, dass die siegen würden, denen er sieh zuwende. Vergebens bestürmt ihn sein Sohn Polynices, er trägt nichts davon als einen erneuten Fluch. 45 Also triumphirend über die, welche ihn mit eigensüchtiger Hestigkeit für sieh gewinnen wollen, geht Oedipus mit erhabener Ruhe und Begeisterung dem ersehnten Tod entgegen.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Eastath. zn Od. XI, 279. p. 413, 26 f. Lips. <sup>35</sup> Schol. Oed. C. 1375. <sup>35</sup> Sept. 768. <sup>35</sup> JI, XXIII, 677 ff, vergl. Paus. I, 28, 7. <sup>46</sup> Welcker I. I. p. 366 ff. <sup>47</sup> So auch Androine sp. Schol. Od. XI, 271. p. 369 Butta. <sup>47</sup> JI, VIII, 15. Hesiodi Th. Sit. <sup>47</sup> Ocd. C. 57, 1059. 1590 und dazu die Schollen. O. Müller zu Aesch. Eum. p. 171. <sup>48</sup> Euphorion ap. Schol. Oed. C. 683. <sup>44</sup> Oed. C. 1383 ff. Müller a. a. O.

Mitten im Heiligthum der furchtbaren Göttinnen, die Ihn während seines unglücklichen Lebens verfolgten, rufen ihn die Donner des unterirdischen Zeus
aus diesem Leben ah ": durch Leiden verklärt scheidet er aus dem Kreis der
Lebenden, um nach dem Tode als mächtiger Dämon segenreich über dem Lande
zu waiten. Seine Sohne aber, Eteokies und Polynices im Kampf um ihres
Vaters Herrschaft ", fallen wie dieser ihnen geflucht, einer von des andern
Hand. "

Wie viel nun oder wie wenig von dieser ganzen Oedipussage der wirklichen Geschichte angehöre, muss dahin gestellt bleiben; die mythisch-ideale Wahrhelt der sittlichen Naturgesetze, die sich in der Sage manifestiren, bedarf keiner weiteren Auseinandersetzung. Eine andere Frage aber ist: ob diesem Mythos nicht ausser und über seiner dichterischen Wahrheit noch ein höherer Sinn und eine objective Wahrheit zu Grunde liege; oder ob nicht ausser demjenigen, was jeder in der Sage findet und was sie selbst ausspricht, noch ein verborgener Sinn darin sei, der sich in ihr ausspricht? Die Griechischen Volkssagen enthalten Doppeltes: erstens einen historischen Stoff, und zweitens eine in diesen verwebte religiöse Idce. Beides aber lässt abermals eine zwiefache Betrachtungsweise zu: eine unmittelbare, die sich innerhalb der Sage selbst häit, und eine transcendente, welche den weltgeschichtlichen Sinn und Charakter der Sage zu ergründen sucht; wie man ja auch die Griechen seibst und ihre Geschichte einmal für sich und innerhalb ihrer selbst betrachten, dann aber auch als einen Theil der Menschheit und im Zusammenhang der weitgeschichtlichen Bewegung der Menschheit auffassen kann. Auch haben wir es in dieser ganzen Volkssage nicht sowol mit dem subjectiven Erzeugniss eines Dichters zu thun, als vielmehr mit einer Thatsache des religiösen Volkshewusstseins der Griechen. Ist es daher um ein letztes und höchstes Verständniss der Oedipussage zu thun, so darf nicht nur, sondern muss gefragt werden, was jenem Mythologumenon des Hellenischen Volksglaubens für eine objective Wahrheit zu Grunde liegt.

Unter diesem Gesichtspunkte aber, oder, was damit einerlei ist, vom Standpunkt der Philosophie der Geschichte aus betrachtet, finde ich in der Oedipussage nichts anderes ausgesprochen, als das Verhältniss des Griechenthums einmal zu seiner Vergangenheit in dem Acgyptischen Wesen, und dann zu

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> B. 1606. <sup>47</sup> So schon Hesiodi Op. 161 ff. <sup>48</sup> Aesch. Sept. 786 f. 802 f. Eur. Phoen. 1219 ff.

seiner Zukunst oder der höchsten Manisestation Gottes im Christenthum. Reducirt man nemlich die Oedipussage auf ihren kürzesten Ausdruck, so enthält sie solgende vier Momente:

- dass der Grieche Oedipus das Räthsel der Aegyptischen Sphinx gelöst hat,
- 2) dass der Inhalt dieses Rathsels der Mensch ist,
- dass demjenigen, welcher dies R\u00e4thsel gel\u00f6st hat, sein eigenes Leben ein vielverschiungenes R\u00e4thsel blieb bis zur Schwelle des Grabes.
- dass aber der durch tiefe Leiden im Tod verklärte Oedipus in der Fremde fortan als segenreicher Dämon waltet.

Dass Oedipus das Rathsel der Sphinx gelöst habe, heisst objective nichts anderes, als dass die in sich abgeschlossene und verschlossene Natur des Agyptischen Wesens durch und in dem Griechischen Geist aufgeschlossen sei. Es ist also in diesem Zuge des sinnreichen Mythus das Verhältniss des Griechenthums zu Aegypten ausgedrückt. Das alte an Räthsein 49 reiche Wunderland Aegypten bildet im Zusammenhang der weltgesehichtlichen Bewegung der Menschheit, deren Ziel Freiheit ist, die nachste Vorstuse für Helias. Das Griechenthum hat das Aegyptische Wesen zu seiner Vergangenheit; was dieses verschlossen in sich hatte, ist in jenem offenbar geworden, sowol in Theologic. Philosophie und Kunst, als im Staatsleben. Diesen Moment der Oedipussage hat Niemand schärfer aufgefasst und klarer erkannt als Hegel, 50 Das hüchste Resultat der Aegyptischen Theologie ist in der berühmten Inschrift des verschleierten Bildes der Neith zu Sais ausgesprochen 31: "Ich bin was war, was ist, was sein wird, und meinen Schleier hat kein Sterblicher gelüftet; die Frucht aber die ich gebar, ward Helios." Der lichte Gott der Helienen dagegen, Apollon, begrüsste Jeden, der zu ihm kam, mit dem Spruche: Mensch erkenne dich selbst, der im Pronaon des Delphischen Tempels in goldener Schrift gelesen wurde. 52 Während dieses Fundamentalgebot echter Philosophie, 20031 σαυτόν, den Griechen als Basis jeder Erkenntniss sowol als Thatkraft galt; indem ein Leben ohne Schsterforschung, wie Sokrates lehrt, gar nicht gelicht

<sup>&</sup>quot; Clem. Al. Strom. V, 7. p. 670. " Hegel Phil. der Rel. I, 376. und Phil. der Geck. p. 228 f. " Plat. de Ia. et Oa. p. 354, C. und vollständiger Proclus in seinem Commentar zum Timmeus p. 30, 39. το δίντα και τα ἐσόμενα και τα ἀγερονότα ἐγω ἐεξιπ' τον ἐμον χετούνα οὐθείς ἀπεκαλυψεν ον δ' ἐγω καρτού ἐεκουν, "λλος ἐγένειο. <sup>42</sup> Plat. Prolag. p. 213. Plat. mor. p. 385, D. 408, D. E. G. ic. de Legt. I. 22. Macrob. in Soom. Scin. I. 9.

zu werden verdiene 33, und nur die Höllenfahrt der Selbsterkenniniss den Weg zur Vergötterung bahnt 44: wird uns von den Aegyptern ausdrücklich bezeugt. "dass ihre Philosophie grösstentheils in Mythen und Sagen verhüllt war, die nur ein schwaches Abbild der Wahrheit durchblicken liessen, und dass ihre Theologic, wie auch die vor den Tempeln aufgestellten Sphinxe andeuten, nur räthseihafte Weisheit enthielt." 58 Ihre Götter dachten und verehrien sie fast durchweg in Thiergestalt, indem ihnen nicht der freie seiner selbst bewusste Menschengeist, sondern die gehelmnissvolle uns unbegreifliche stumme Intelligenz der Thiere als simulacrum divinitatis erschien 36; wogegen es eigenthümlich Hellenisch wur, die Gottheit menschilch sich zu denken und in Menschengestalt zu verehren. 57 Während daher die Aegyptischen Götterstatuen, sitzend in tiefe Ruhe versenkt, stehend mit geschlossenen oder nur wenig ausschreitenden Füssen, die Arme fest an den Körper angelegt dargestellt sind, finden wir diese Gebundenheit bei den Griechen allmälig sich lösen, bis sie, analog der successiven Befreiung ihres religiösen Bewusstseins, auch ihre Götter voll individueller Lebendigkeit mit völliger Frelheit der Bewegung dahinschreiten liessen. Derselbe Fortschritt von der Geschlossenheit der Aegyptischen Zustände zur Freiheit der Griechischen zeigt sieh endlich auch im politischen Leben. Aus den vier Jonischen Phylen der Priester, Krieger, Ackerbauer und Handwerker, die ein unverkennbar Aegyptisches Gepräge trugen 36, entwickelte sich in Attika das freieste Bürgerthum.

Der Inhalt jenes Räthsels der Sphinx war, wie gesagt, der Mensch. Was der sei, haben die Aegypier nicht gewusst, erst die Griechen haben es erkannt. Sie waren ein echt menschliches Volk, menschlich aber mit allen Schwächen und Sünden des natürlichen Menschen; und die daraus hervorgehende Unseligkeit des Lebens hat kein Volk tiefer empfunden als sie. Denn mitten durch die äussere Herrlichkeit und Freude des Hellenischen Lebens zieht von Anbeginn bis zum Untergang desselben ein tiefer Kingelaut: Ihre grössten Weisen und Diehter haben es wiederholt ausgesprochen, dass man keinen Sterblichen glücklich preisen solle vor seinem Ende. 39 In aller Munde, πανταχοῦ θρυλλούμενον, war das alte Jammerlied: am besten sei es niemals geboren zu werden,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Plat. Apol. 132, 11. <sup>44</sup> Hamanu's Schriften I, 195. <sup>44</sup> Plat. de Is. et Os. p. 354, B. <sup>46</sup> Plat. l. p. 382, B. Porphyr. de Abst. IV. 9, 10. <sup>47</sup> Herod. I, 131, 
<sup>47</sup> Grave of 

<sup>48</sup> Plat. Apol. 132, 11. <sup>48</sup> Hamanu's Schriften I, 195. <sup>48</sup> Plat. de Is. et Os. p. 354, B. <sup>48</sup> Plat. co. p. 362, 11. <sup>48</sup> Plat. co. p. 196. <sup>48</sup> Plat. co. p. 197. <sup>48</sup> Plat.

das zweite danach sobald möglich zu sterben. 60 In der Blüthe seines Lebens sank Achilleus hin, das Ideal des Hellenischen Wesens am Anfang seiner Geschichte, und in der Fülle seiner Jugend ward Alexander hingerafft, der Macedonische Heldenjungling am Ende der nationalen Existenz des Griechischen Lebens, 61 Auch des Oedipus Leben, der als Repräsentant des Griechenthums betrachtet werden darf, enthält nichts anderes, als die Thatsache dieser Innern Unseligkeit des Hellenischen Bewusstseins. Schon sein Name drückt dies aus: Oldinois heisst er nicht wie die vulgäre Etymologie wähnt, wegen seiner geschwollenen Füsse 62, sondern wahrscheinlich mit Bezug auf seine Lösung des Rathsels der Sphinx: ti corer, o ular eyor gweny, rerpanous sal dinous sal τρίπουν γίνεται; δίπους, der zweifüssige Mensch. Nichts anderes aber hat der dies Räthsel gelöst sich davongetragen, als den Namen of dinors, Wehemensch. 63 Die Leiden des Oedipus sind die Folgen seiner Thaten, obgleich diese mehr seiner Natur, als seinem Willen angehören. Sein ganzes Wesen ist ein Abdruck seines Volkes, alle Tugenden und Fehler des Griechischen Charakters finden sich in seinem: die ganze Feinheit und Gewandtheit des Griechischen Geistes hat er, den hellen Verstand und schnellen Witz, rasch und jah in allem ist er, heftig und leicht zum Zorn, nahe stets dem Uebermuth und Trotz. Bedeutsam ist hier auch die verruchte Knabenliebe seines Vaters Lajos 64, der ärgste Schandfleck im Griechischen Leben. Weil nun das Griechenthum in letzter Instanz doch nur eine falsche Lösung vom Räthsel des menschlichen Lebens gewonnen hatte, darum musste es untergehen. Die Leiden des Oedipus sind gleichsam ein mystisches Vorbild von dem langen Schmerzenskampf, den das Hellenische Leben selbst dahinstarb. Wie Oedipus, nachdem er sich selbst erkannt hatte, herabstürzt von seinem Thron und von eigener Hand geblendet ins Elend wandert, bis er in der Fremde den Tod fand; ganz so verwelkte

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Aristoteles bei Plut, mor. p. 115. Soph. Oed. C. 1225 ff. und mehr in der angef. Schrift p. 45 ff. <sup>61</sup> Hegel's Phil. der Gesch. p. 222. <sup>61</sup> Older y vi rolde Soph. Oed. R. 1036. Eur. Phoen, 26 f. Aristoph. Run. 1192. Diodor IV, 64. <sup>61</sup> Emn merkwördige Parallele zu dieser allgriechischen Ansicht des Lebens bilden zwei Lateinische Verso den Mittelalters, welche Bruder Berndold in seinen Perdigiera (in einer Perphidert, zu folsorteneuberg 70. 808 Fol. 112 B—113 A) anfährt: Van mihi nascenil, van nato, van morienti: Van mihi, quod sine van non virit filius Evrse. We uir an meiner geburt, we mir an meinen tode, we mier un meinen tode, we mir das Even chinde niht megen leben no wwo. Wir wizzen alle wol das der mensch mit arebeit geborn wirt vad in ungemache lebt und mit grossen ismer von dirre werlt scheidet. <sup>62</sup> Ja einen Angabe bei dem Schol. Eur. Phoen. 66 behauptet sogra, Assa Oodipus selbst einen Vieters Nebenballer um Caryzippos geweens sel.

das Griechische Leben überhaupt, nachdem es die ihm mögliche höchste Blüthe erreicht hatte. Es musste sterben, damit das wahrhaft Geistige geboren werde, \*\* Dem Wechselmord der Söhne des Oedipus entsprechen die einheimischen Kriege, in denen die Bruderstämme des Hellenischen Volkes sich verbluteien.

Der selige Tod des Oedipus in der Fremde und dass er nach seinem Tode als ein wohlthätiger segenreicher Dämon waltet, das ist der tiefste Zug des tiefsdmigen Mythus. Dass es kein Giūck set, immer glücklich zu sein \*\*, dass Schmerz Erkenntniss gebe \*\*, dass grosses Leid die menschliche Natur läutere und verkläre, indem es alles todtliche in der Seel verligt, sind auch den Alten wohlbekannte Wahrheiten. Die Zerstörung des Selbstlachen, die völlige Hingebung, welche dauerndes Leiden bei edleren Naturen bewirkt, wurde zu allen Zeiten als eine Vergöttlichung gefühlt. So ward der trotzige Titan Prometheus, wegen seines Feuerraubes den Himmlischen verhasst, durch tausendfache Qualen tief gebeugt \*\*, geläntert und endlich versöhnt in den Olyam vieder aufgenommen zur Rechten des Zeus \*\*; so der muthige Dulder Herakies durch seinen Flammentod auf dem Oeta vergöttert zu den Seligen erhoben \*\*o- und in gleicher Weise der leidenüberhäuße Oedipus. Die wunderbare Verklärung,

<sup>65</sup> A. W. Schlegel in seinen Vorlesungen über dramat, Kunst und Litteratur I. 179, fasst die Oedinussage also: "Was dieser Fabel, sagt er, eine grosse und furchtbare Deutung gibt, ist der wol meistens dabei übersehene Umstand, dass es eben der Oedipus ist, welcher das von der Sphinx aufgegebene Rüthsel, das menschliche Leben betreffend, gelöst hat, dem sein eigenes Leben ein unentwirrbares Räthsel blieb, bis es ihm allzuspät auf die entsetzlichste Art aufgeklärt ward, da alles unwiederbringlich verloren war. Diess ist ein treffendes Bild anmasslicher menschlicher Weisheit, die immer auf das Allgemeine geht, ohne dass ihre Besitzer davon die erste Anwendung auf sich selbst zu machen wissen, " Welche Auffassung obgleich tiefer als alle vor ihm, mir doch nicht genügt. Ganz wunderlich ist was Fr. Daumer in seinen Zügen zu einer neuen Philos, der Religion p. 110 ff. vorbringt: Labdakos sei der Wasser - oder Urgrund, in dem sich die Welt gebildet habe; Laios dagegen der Felsengrund der Materie; und die Macht der selbstischen Contraction, durch welche dies compakte Materielle geworden, sei durch die Sphinx, die Zusammenschnürende ausgedrückt. Diese beiden tödte das durchbrechende Leben des Sohnes Oedipus, dessen Name den zeugenden Ithyphallos bezeichne! 66 Nach dem Ausspruch des Bins: αιντές έστι στιγίαν μη φέριον. 67 πάθει μάθος Aesch. Ag. 170. παθέματα μαθήματα Herod, L. 207. Was fast an die tiefsinnige Lehre des Johannes Tauler (Nachfolgung des armen Lebens Christi p. 295 ff. Schlosser) anstreift; Wer Leiden fliehet, der flicht seine ewige Seligkeit, Leiden läutert den Menschen wie Feuer das Gold. Kein Ding bringt auch mehr Leben in die Seele, als Leiden, es vertilgt alles tödtliche in der Seele. Leiden gibt Vernunft, darum sind die durchgelittenen Menschen die allervernünftigsten. Darum leide dich aus. 68 Aesch. Prom. 510 f. μυρίως δέ πηnovais deats te xung Jels. 6 Catullus 64, 295 ff. 10 Noch andere Beispiele bei Arnobius adv. gentes I p. 23, 24.

in der Oedipus aus dieser Zeitlichkeit scheidet, nachdem er seine Vergehen abgebüsst hatte und durch tiefe Scelenleiden gereinigt war, ist von mehreren bemerkt worden. MURLLER nennt es eine mystische Verklärung des Todes 71; HEGEL urtheilt, dass sie an die christliche Vorstellung der Versöhnung anspiele. 72 Es hat aber auch diese Idee wie die ganze Sage eine noch viel hohere weltgeschichtliche Bedeutung. Sie ist wie eine wunderbare Traumprophezeiung über das Ende des Hellenischen Lebens, welche darum am Anfang desselben steht, weil hierin das Ganze, im Keime beschlossen, vor der zeitlich-räumlichen Auseinanderlegung seiner Momente substanziell erkannt wird. Wie Oedipus von den Donnern des unterirdischen Zeus aus diesem Leben abgerufen wird, damit er verklärt nach dem Tode fortlebe; so ward das ganze Griechische Leben, als die Zelt erfüllt war, vom Schauplatz der Weltgeschichte abgerufen, damit es als verweslicher Keim gesäet, später in der Fremde unverweslich wieder auferstehe in der christlichen Philosophie; denn diese allein, als πραγμάτων αληθεία 73, ist im Stande alle Räthsel des Lebens in Wahrheit zu lösen. In ihr wird der ganze Inhalt des Hellenischen Lebens in das höhere Bewusstsein des Christenthums emporgehoben, findet darin sein höchstes und letztes Verstandniss, somit sein wahres Ende und seine endliche Vollendung, 74 Der nach seinem Tode wohlthätig waltende Heros Oedipus ist nichts anderes, als die über dem Grabe der Hellenischen Philosophie auferstandene christliche Gnosis, die iene zur dauernden Basis hat; denn die ganze heidnische Erkenntniss muss im Tode untergehen, damit die unsterbliche christliche Wahrheit geboren werde. Mir ist nächst der Sage von Achilleus kelne andere bekannt, die eine

grandiosere Vision über das Griechenthum enthielte, als die Oedipussage.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> O. Müller p. 173, <sup>72</sup> Hegel Phil, der Rel, II, 115, 128, <sup>73</sup> Nach dem treffenden Ausdruck des Joh. Chrysost, t. VII, p. 12, A. Maur. 34 Peder Hjört's Joh. Erigena p. 5. und 118 ff.

## VORLESUNGEN

## I. DER THEOLOGISCHEN FACULTAET.

PROFESSON DR. HELM liest 1) Moraltheologie, nach Stapfs Theologia moralis, Oeniponti 1836. wochentlich 5 mai von 6-7 Uhr Morgens; 2) Pastoraltheologie, a) den didaktischen Theil, mit Hinweisung auf Gollowitz Pastoraltheologie, Regensburg 1836. und auf Hirschers Katechetik, Tübingen 1832.; b) den liturgischen Theil, mit Hinweisung auf Mahrzohls liturgia sacra, Lucernae 1834. wöchentlich 4 mai von 11-12 Uhr.

Paoresson Da. Reissmann: 1) Hebräische Sprache, nach der Grammatik von Gesenlus; verbunden mit Uebersetzungsübungen, wöchentlich 3 mal von 2-3 Uhr; 2) Chaldäische und Syrische Sprache, nach Jahns Aramäischer Grammatik, mit praktischen Uebungen, in noch zu bestimmenden Sunden; 3) Arabische Sprache, nach Oberleitners fundamenta linguae Arabicae, Viennae 1822. mit Uebersetzungsübungen aus dem Koran, in schicklichen Stunden; 4) Erklärung der Geneisis, wöchentlich 5 mal von 10-11 Uhr.

PROFESSOR DR. SCHWAB: der Kirchengeschichte zweite Periode (von dem Concillum zu Nicaea 325. bis zur Gründung des h. Römischen Reichs deutscher Nation 800.) wöchentlich 5 mal von 9-10 Uhr, nach dem Handbuche von Dollinger, Regensburg 1836-38.

Paoresson Da. Depriscu: Specielle Dogmatik, nach dem Handbuche von Klee, wöchentlich 5 mal von 9-10 Uhr.

Die Vorlesungen über Religionsphilosophie werden nach zu gewärtigender allerhöchster Entschliessung später angekündigt werden.

## IL DER JURISTISCHEN FACULTAET.

Horanzu und Paorasson Da. von Livk, liest: Gemeines deutsches und bayerisches Territorial-Staatsrecht, täglich von 8—9 Uhr und ausserdem noch wöchentlich 2—3 mal in schicklichen Stunden.

- PROFESSOR DR. ALBRECHT: 1) Gemeines deutsches und bayerisches Kirchenrecht der Katholiken und der Protestanten, nach Walter, täglich von 7-8 Uhr; 2) Civil- und Straf-Processprakticum aus dem Standpuncte des bayerischen Processrechtes, wöchentlich 4 mal von 8-9 Uhr; 3) Examinatorium über Civilprocess. in noch zu bestimmenden Stunden.
- PROFESSOR DR. EDEL: 1) Criminalprocess, gemeinen und bayerischen, mit Hinweisung auf Zachariäs Grundlinien des gemeinen deutschen Criminalprocesses, wöchentlich 5 mai von 9-10 Uhr; 2) Interpretation ausgewählter Stellen der Carolina und der strafrechtlichen Titel des corpus juris civilis et canonici, wöchentlich 2 mai in noch zu bestimmenden Stunden; 3) Philosophie und Geschichte des Strafrechtes, nach eigenem Plan in dre! zu bestimmenden Wochenstunden.
- PROPESSON DR. MURLLER: 1) Gemeines deutsches Privatrecht nach Kraut's Grundriss, wöchentlich 5 mal von 10-11 Uhr; 2) deutsche Reichs- und Rechtsgeschichte nach Eichhorn, in noch zu bestimmenden Stunden; 3) deutsche Rechtsalterlhümer nach J. Grimm, in noch zu bestimmenden Stunden; 4) der Romischen Bechtszeschichte zweiten Theil, nach Walier.
- Phoresson Da. Held: 1) Institutionen des Römischen Rechts, nach Mackeldeys Lehrbuch 5 mai wöchentlich; 2) gemeines deutsches Privatrecht, nach Phillips Grundsätzen des gem. deutschen Privatrechts, 2. Auft., 5 mai wöchentlich; 3) gemeines deutsches und bayerisches Lehnrecht, nach eigenem Plane, 3 mai wöchentlich; 4) publice: Excepticum über besonders wichtige Stellen aus den Leges Barbarorum und den Rechtsbüchern des Mittelalters; 5) privatistme: Repetitorium über gemeines deutsches Privatrecht, Canonisches Recht und Strafrecht
- Der Professor des Römischen Cteitrechts, über dessen Anstellung die allerhöchste Entschliessung gewärtigt wird: Pandecten in noch zu bestimmenden Stunden.

## HI. DER STAATSWIRTHSCHAFTLICHEN FACULTAET.

Professor Dr. Geien liest: 1) Landwirthschaftslehre, nach seinem Lehrbuche, in noch zu bestimmenden Stunden; 2) Forstwissenschaft, mit Hinweisung auf Hundeshagen, täglich von 10-11 Uhr; 3) Bergbaukunde nach Brand und nach Harimanns Schrift: "der inneren Gebirgsweit Schätze und Werkstätten,

Stuttgart 1838, in noch festzusetzenden Stunden; 4) Technologie mit chemischen und mechanischen Demonstrationen und mit Vorzeigung von rohen Stoffen, Fabricaten, Modellen und Apparaten aus dem technologischen Cabinet, zum Theil nach Bernoulli, Basel 1840, zum Theil nach seiner landwirthschaftlichen Technologie, wöchentlich 4 mai von 8-9 Uhr.

PROFESSOR DR. EDEL: Polizeiwissenschaft und Polizeirecht, mit Hinweisung auf R. Mohls Handbuch und auf Bayerns Polizeigesetze.

PROFESSOR DR. DEBES: 1) Encyclopādie, Methodologie und Litterargeschichte der Cameralwissenschaften, nach K. H. Rau's Grundriss, Heidelberg 1825. Wöchentlich 2 mal in noch zu bestimmenden Stunden; 2) Volkswirthschaftslehre (Nationaloconomic) nach K. H. Rau's Grundsätzen, wöchentlich 6 mal von 2—3 Uhr; 3) Finanzwissenschaft, mit besonderer Röcksicht auf die bayerische Finanzgesetzgebung, nach K. H. Rau's Grundsätzen, wöchentlich 6 mal von 3—4 Uhr.

Forstactuar Forster: 1) Praktische Geometrie für Forstmänner, wöchentlich 2 mal von 7-8 Uhr; 2) die Lehre vom Planzeichnen mit praktischer Anleitung und Uebung, wöchentlich 2 mal von 7-8 Uhr.

#### IV. DER MEDICINISCHEN FACULTAET.

Medicinalrath und Professor Dr. von d'Outreport liest: 1) Geburtshülfliche Klinik in Verbindung mit Touchirübungen und einem Repetitorium und Examinatorium, täglich von 8-9 Uhr; 2) geburtshülflichen Operationscursus, fäglich von 2-3 Uhr.

Hofnaru und Paoresson Da. Taxron: 1) Augenkrankhelten nach Beck und Chelius, wöchentlich 3 mal von 3-4 Uhr; 2) Instrumentenlehre nach Blasius, Serrig und Krombholz, mit Benutzung der Instrumentensammlung der Universität, öffentlich und uneutgeldlich; 3) Kritik der Uebungen der Studirenden in den chirurgischen Operationen an Leichen, nach seinen Grundzügen (Würzburg bei Stahel), prieatissime; 4) chirurgische und Augenklinik, täglich von 10-11 Uhr im Julius-Hospitale.

Hoffarti und Paofesson Da. Murxe: 1) Anatomie des Menschen, nach seinem Handbuche, wöchentlich 5 mal von 11—12 Uhr; 2) Zootomie, nach Wagner's Lehrbuch der vergleichenden Anatomie, wöchentlich 4 mal von 3—4 Uhr;

- leitet derselbe die Seeirübungen in der anthropotomischen und zootomischen Anstalt;
   Repetitorium und Examinatorium über menschliehe Anatomie, privatisstine.
- Hoffartu und Paoresson Da. von Markus: 1) Specielle Therapie, als Schluss, die Krankheiten der Unterieibsorgane und die Geisteskrankheiten, wöchentlich 6 mal von 7-8 Uhr; 2) medicinische Klinik, täglich von 9-10 Uhr im Julius-Hospitale.
- PAGFESSON DA. NARI 1) Allgemeine Pathologie, nach seinem Grundriss der allgemeinen Krankieitslehre, Würzburg 1839., wöchentlich 5 mal von 9-10 Uhr; 2) allgemeine Therapie, nach seinem Handbuch der allgemeinen Heilungslehre, Würzburg 1839., wöchentlich 5 mal von 10-11 Uhr.
- Paoresson Dn. Henner: Besondere Physiologie des Menschen, nach eigenem Plane mit Beziehung auf die Werke von Burdach, Müller, Tiedemann u. A., woehentlich 5 mal von 2-3 Uhr; 2) besondere Psychologie, nach Hartmann, wöchentlich 3 mal von 4-5 Uhr.
- MEDICINALRATH und PROFESSOR DR. SCHMIDT: 1) Staatsarzneikunde, nach Henke und Frank, wöchentlich 3 mal von 2—3 Uhr; 2) Veterinärmedicin, wöchentlich 2 mal von 2—3 Uhr.
- Professon Da. Risecken befindet sieh mit königlicher Erlaubniss gegenwärtig zu wissenschaftlichen Zwecken in Paris, und wird während dieses Sommers keine Vorlesungen halten. Vorträge über Arzaeimittellehre gibt statt seiner auf Verlangen Prof. Rumpf; die Poliklinik hält Privatdocent Dr. Mohr.
- Paoresson Da. Adriamann: 1) Aligemeine Chirurgie nach Ph. von Walther's System der Chirurgie, Berlin 1834.; wöchentlich 2 mal von 7-8 Uhr, 2) Augenheilkunde nach Jüngken und Cheitus in Verbindung mit ophthal-
  - Augenheilkunde nach Jüngken und Cheilus in Verbindung mit ophthalmiatrischer Polikinik, wöchentlich 3 mal von 7-8 Uhr.
- Professor Dr., Heine: Operationsübungen und physiologische Experimente mit dem Osteotom, wöchentlich 2 mal von 5-6 Uhr.
- Parvaruocext Da. Mons: 1) Poliklinik, täglich von 11-1 Uhr; 2) über die Krankheiten des Nervensystems, nach Charles Beil und Romberg, wöchentlich 3 mal in einer Nachmittagsstunde; 3) über syphilitische Krankheiten nach Rieord, wöchentlich 2 mal in einer Nachmittagsstunde; 4) erbietet sich derselbe zu einem Repetitorium und Examinatorium über die gesammte specielle Pathologie und Therapie.

## V. DER PHILOSOPHISCHEN FACULTAET.

Paoresson Da. Deskitoka liest: 1) Propidefulk des historischen Studiums, als Einieltung zu seinen Vorlesungen über allgemeine Geschichte, mit Hinwelsung auf Rühs; 2) allgemeine Geschichte alter Zeit, für die Candidaten des ersten philosophischen Cursus, nach Wachler, wochentlich 5 mal von 10—12 Uhr; 3) allgemeine Geschichte neuerer Zeit, für die Candidaten des zweiten philosophischen Cursus, nach Wachler, wöshentlich 5 mal von 7—8 Uhr; 4) ist derseibe auch zu Vorlesungen über Europäische Staatengeschichte oder über deutsche Geschichte bereif.

Paoresson Da. Faorillacii: 1) Aesthetik als Philosophie der Kinst, mit specieller Entwicklung der einzelnen Künste, nach eigenen Ansichten unter Hinweisung auf Fickens Aesthetik, Wien 1840., wöchentlich 5 mal von 10-11 Uhr; 2) Gesellichte der Kunst, in Verbindung mit den Vorträgen über Aesthetik; 3) aligemeine Paidagogik und Didaktik, jene nach Stapfs Erzichungslehre im Gelste der katholischen Kirche, diese nach eigenen Ansichten, wöchentlich 4 mal von 7-8 Uhr; 4) Geschichte der Erzichung von den ältesten bis auf die neuesten Zeiten, mit Hinweisung auf Selwarz, im Anfange der Vorträge über Pädagogik; 5) Kunst des rednerischen Vortrages, mit vorzüglicher Rucksicht auf geistliche Beredsamkeit, nach eigenen Ansichten unter Beziehung auf die Grundsätze der Alten, wöchentlich 2 mal von 7-8 Uhr.

Hoffarti und Paoresson Da. Osanvi: 1) Den zweiten Theil der Physik, die Lehre von der Electricität, dem Galvanismus und Magnetismus, unch Baumgartner's Handbuch der Physik; und den zweiten Theil der allgemeinen Chemie nach Liebig's organischer Chemie, täglich von 9-10 Uhr; 2) analytische Chemie mit Stöchiometrie, nach Osann und Rose, in noch zu bestimmenden Stunden; 3) Toxicologie mit Benutzung der neuesten Schriften von Orfila, 2 mal wöchentlich in noch zu wählenden Stunden.

PROFESSOR DR. LEIBLEIN: 1) Allgemeine Naturgeschichte und zwar den zoologisch botanischen Theil derselben für den zweiten philosophischen Curust, nach eigenem Plane mit Hinweisung am Burmeisters Handbuel der Naturgeschichte, Berlin 1837.; wöchentlich 5 mal von 2-3 Uhr; 2) Naturgeschichte der Wirbelthiere, nach seinen Grundz\u00e4gen einer methodischen Uebersicht des Thierreichts, W\u00e4rzburg 1839., w\u00f6chentlich 2 mal von 11-12; 3) allgemeine Botanik nach vortusgeschickter Lehre vom Baue und den Lebenser-

scheinungen der Pflanzen überhaupt, sowie der botanischen Systemkunde, die Uebersicht des Pflanzenreiches nach seinen Haupfabheilungen in Familien und ihren bemerkenswertheisten Gatungsrepräsentanten; nach eigenem Plane mit Benutzung von Bischoffs Lehrbuch der Botanik, Stuttgart 1834—40.; wöcheutlich 3 mal in passenden Stunden; 4) medicinische Botanik, nebst Berücksichtigung der wichtigsten Culturpflanzen, mit praktischen Demonstrationen in Exemplaren aus dem botanischen Garten und aus der Wildniss, wöchentlich 4 mal von 7-8 Uhr, nach Bischoffs Grundriss, Heidelberg 1831; 5) Anleitung zum Zergliedern und Bestimmen von Pflanzen, zu gelegenen Stunden, theis im botanischen Garten, theils auf Excursionen in der Umgegend.

PROPERSSON DR. HOFFMANN: 1) Moral— und Rechtsphilosophie, unter Hinwelsung auf Rixner, wöghentlich 5 mal von 8—9 Uhr; 2) Geschichte der Philosophie alter Zeit, mit besonderer Rücksicht auf Hegel, Murbach, Brandis, in noch

zu bestimmenden Stunden.

PROFESSOR DR. RUMPF: 1) Aligemeine Naturgeschichte, den mineralogischen Theil derselben, nach eigenem Plane mit Hinweisung auf Walchmer's Lehrbuch der Mineralogie, Stuttgart 1840., wöchentlich 3 mal von 11—12 Uhr; 2) Geognosie nach eigenen Heften mit besonderer Berücksichtigung von Bucklands Geognosie, wöchentlich 3 mal von 11—12 Uhr privatissime; 3) pharmaceutische Warenekunde, nach Wiggers Grundriss der Pharmacognosie, mit steter Rücksicht auf Pharmacodynamik, wöchentlich 3 mal von 4—5 Uhr privatissime.

PROFESSON DR. VON LASALLEY 1) Griechische Litteraturgeschichte, dreimal wechentlieh, Montings, Mittwochs, Freitags von 7-8 Uhr; 2) Taciti Agricola, 2 mal wöchentlich, Dinstags und Donnerstags von 7-8 Uhr.

Professor Dr. Mayr: 1) Trigonometrie und Curvenlehre, wöchentlich 3 mal von 3-4 Uhr; 2) Anwendung der Mathenatik auf Technulogie, Forstwissenschaft und Nationalökonomie, in noch zu bestimmenden Stunden prieutistime; 3) mathematisch-physicalische Geographie, nach Berghaus, wöchentlich 5 mal von 8-9 Uhr; 4) Astronomie nach Plazzi, wöchentlich 3 mai von 3-4 Uhr. Professor Da. Lunvus; Neuere Geschichte, nach eigenen Heften mit Hinvei-

sung auf Raumers Geschichte Europa's seit dem Ende des fünfzehnten Jahrh.

Leipzig 1832.

PROFESSOR DR. CONTEEN: 1) Allgemeine Litteraturgeschichte, nach Fr. Schlegel, wochentlich 3 mal von 3-4 Uhr; 2) Encyclopädie und Methodologie des academischen Studiums, mit Hinwelsung auf Scheiling und Scheidler, wochentlich 3 mal in noch zu bestimmenden Stunden; 3) neuere bayerische Geschichte,



# MERCASATED V

.....

-

## VERZEICHNIS

DER

## VORLESUNGEN

WELCHE

## AN DER KÖNIGLICH-BAYERISCHEN

## JULIUS-MAXIMILIANS-UNIVERSITÆT

zυ

## WÜRZBURG

IM WINTER-SEMESTER 1842-43

GEHALTEN WERDEN.

MIT EINER ABHANDLUNG DES PROFESSORS VON LASAULX ÜBER DIE LINOSKLAGE.



## WÜRZBURG

GEDRUCKT BEI FRIEDRICH ERNST THEIN.

(ZU HABEN BEI VOIGT UND MOCKER.)

1 8 4 2.

Das Semester beginnt gesetzlich am 18. October.

## DIE LINOSKLAGE

## ERNST VON LASAULX

Es ist mehrfach bemerkt worden, dass in den meisten echten Volkshedern etwas Schusuchtiges, Schwermüthiges, Klagendes vorhersche. Schusucht ist ein mit dem Menschen zugleich gebornes Gefühl, von seinem innersten Wesen unzertrennlich: wie die Blume nach der Some, das Kind nach der Mutter, so schute sich der ursprüngliche Mensch nach seinem Schöpfer; nach dem Falle mischte sich mit jener Schusucht as Gefühl der Wehnuth über die verlorme Unschuld des Lebens, und diese beiden Grundgefühle des menschlichen Herzeus, Schusucht und Wehnuth, durchdringen seitlem allen echten Volksgesang. Jlias und Odyssee was sind sie underes als, bei allem Lobe vergangener Herlichkeit, ein Klagelied auf die gefällenen Heblen? Ein solches uraltes Volkslied ist auch der Thrakisch-Helleuische Linosgesang ', aus einer Zeit, die jenseits der Griechschen Geschichte bis m die Urzeit des Menschengeschlechtes hinaufreicht.

Die Linossage ist nach C. O. Müllers Vorgung in den Doriern 1, 346 f. wiederholt ausführlich behandelt worden von J. A. Ambrosch de Lino, Beröhm 1829, und von F. G. Welcher über dein Lino, in der Allg. Schulzeitung von J. 1830 Abb. Il No. 2 ff.; am briefsten aufgefasst, obgleich nur beißstußg erwihnt, von F. Creazer in den Briefen über Homer und Hesiod p. 170 f. und in der Symbolik II, 423. Der Darstellung der Dionysius hei Diodor III. 67, dass - Linos die Pflönischeehe "Denbetablen, deren sich die Pelusger zuerst bedient hätten, und die Griechische Sprache übertragen, und darin die Theine des ersten Dionysos und die anderen Mythologien aufgereichnet habe-, sit in Sinne jeues ministorischen Pramatismus gehälten, welcher die Gitzer und Heroen zu bloen vergütterten Menchen hernbest. Linos gehört nicht sowol der Geschichte der Griechischen Litteratur, als vielmehr der Griechischen Litteratur, als vielmehr der Griechischen.

Linos wird bezeichnet als vielgelichter Sohn der Urania \*, ein Lautenspieler aller Weisheit kundig \*, getödtet von Apollon, weil er ihm sich im Gesange gleichstellen wollte. \* In Argos, wo die Frauen auch den Adonis beweinten \*, dachle man ihn als Sohn des Apollon und der Psamathe, unter Lämmern aufgewachsen und von den Hunden der Heerde zerrissen. \* Ueber seinen Tod entstand eine allgemeine Trauer unter den Menschen: alle Sänger und Harfner der Sterblichen wehklagten ihn bei Festgelagen und im Chorreigen, Linos rufend beim Beginne, Linos am Eudo; die Musen selbst, heisst es, seien in Thränen zerflossen über seinen Tod. \* Der priesterliche Sänger Pamphos, welcher den Athenern die altesten Hynnen gedichtet, nannte ihn därum, da sich so grosse Trauer seinetwegen erhoben, Otroknog, Unglückslinos. \* Wie Honer bezugt, ward selbst bei dem heiteren Feste der Weinlese von einem Knaben zur Laute ein Klagelied über den Linos angestimmt. \* Sein Bildniss stand in einer kleinen Felsengrotte auf dem Heilkon neben jenem der Eupheme, der Amme der Musen: dort brachten sie kinn alljährig Todtenopfer vor dem Opfer der Musen. \* der

Es erfüllte aber, wird weiter erzählt, die Trauer über den Tod des Linos nicht nur ganz Hellas, so dass sein Name ein allgemeiner Wehlaut wurde zur Bezeichnung

<sup>&#</sup>x27; In dem altesten und wichtigsten Zeugnisse über den Linos bei flesiodus fr. 97 Goettling (bei Rustathius zu Jl. XVIII, 570 p. 99, 24 Lips.) heisst es : Ocearly Sae Feare Airor nalungarar vior | Dr di Good floatol elair audoi nai nidagiatai | navre: pir depravoir er ellantrais te yogais te. | aggineros de Atror nat higgertes nationar. Vergl. Anthol. Pal. VII, 616. Als Vater des Linos wird buld Amphimaros des Poseidon Sohn (Pausanias IX, 29, 3), bald Hermes (Diogenes L. procem. 4). bald Apollon genannt (Theocritus XXIV, 104, Hyginus fab. 161). Nach Apollodorus I, 3, 2 und dem Vaticanischen Scholinsten zu Euripides Rhes. 892 ware Linos ein Bruder des Orpheus, und seine Eltern Kalliope und Oeagros oder Apollon; der Verfasser des Agon Hom, et Iles, p. 242, 27 macht ihn zu einem Sohn Apollons und der Thoosa, der Tochter des Poseidon; Tzetzes zu Lycophron 831 zu einem Sohn der klio und des Magnes. 3 Ilesiodus fr. 98 (bei Clemens Al. Strom. 1 p. 330. 4) Airer πιθαριστήν, παντοίας σοφίας δεδαγκότα. Pausanias IX, 29, 3: ώς 'Απόλλων αποκτείνειεν αυτόν έξισούμενον κατά rir coliv, und in der schönen Grabschrift bei dem Scholiasten zu Jl. XVIII, 570 p. 513, 26 Bekker: epinto tor Seov ardea Airor. Movoir Sepanorta | tor nalvSpiritor Airor at Airor fite nateria | Possetor Schoor yn nariye asturvor. In der Erzählung, dass Linos den Herakles die Laute gelehrt, und als er ihn einst wegen seiner Ungeschicklichkeit hart getadelt, von dem erzürnten Heldenkind mit der Laute erschlagen worden sei (Apollodor II, 4, 9, Aelian v. h. III. 32), erscheint Herakles, abgesehen von der komischen Beimischung, nur als Vertheidiger Apollons und Feind von dessen Gegnern, wie er ja auch gegen Kinyras und Adonis kampfend austritt, 5 Pansanias II, 20, 5, 6 Konon 19. Pausanins I, 43, 7, 2 Epigr. ad calc. Anthol. 390. Martialis lässt selbsi den Apollon ihn beweinen: ipse meum flevi, dixit Apollo, Linon. " Pausanias IX, 29, 3. " Jl. XVIII, 569 ff. 10 Pausanias IX, 29. 3: touten (tra Airm) nara Ero; Frantov neo tig Sualac tar Mousier iray Country

jedes Schmerzes 11; sondern sie drang auch weithin durch nile Lander der Barbaren. So hatten, wie Herodot 12 berichtet, auch die Aegyptier einen Linosgesang, den sie Maneros nannten d. i. Sohn des Ewigen. 13 Dieser Maneros, erzählten sie, sei ihres ersten Königs eingeborner Sohn gewesen, Effinder des Ackerhaues und der Musen Schuler 14, und vor der Zeit gestorben, und da hätten ihn die Aegyptier durch Klagelieder geehrt; und dieses sei ihr erster und einziger Gesang geworden. Denn selbst bei Gastmahlen und beim Becherklang sangen sie das traurige Lied, während ein Todtengerippe herumgereicht wurde mit den Zuruf: auf den da schane hin und trinke und freue dich, denn auch du wirst im Tode ein solcher. 15 Derseibe Klagegesang ward ferner, wie Herodot weiter berichtet, an den Kinsten von Phönikien und auf Kypros gesungen und galt dort dem Adonis, den auch die Leshische Dichterin mit dem Ottolinos zusammen besang. 15 Der Adonismythos aber war folgender.

Adonis <sup>12</sup>, nach einer Mysteriensage, wie es scheint, ein Sohn des Zeus <sup>14</sup>, nach Hesiodus des Phoenix und der Alphesiboea, der gewöhnlichen Erzahlung nach des Kyprischen Priesterkönigs Kinyras und der Metharme <sup>15</sup>, ward vorgestellt als ein von Aphrodite geliebter Hirtenjunglung <sup>20</sup>, der schönste aller Menschenkinder, auf der Jagd getüdtet durch einen Eber. Im Hades habe dann Persephone ihn geliebt, doch jeden Frühlung sei er ans Sonnenlicht zurückgekehrt, um bei Aphrodite zu verweilen. <sup>21</sup> Sein Tod und seine Auferstehung wurden in Syrien wie in Aegypten. auf Kypros und in ganz Griechenland jedes, Jahr um Sonmers Milte <sup>21</sup> im mehrtägigen Festen gefeiert; sein Verschwinden (ågaragnás) mit Todtenopfern, Trauerliedern <sup>22</sup> und Wehklagen. wabei die Frauen sich an die Brust schlugen <sup>22</sup>: sein Wiedererstehen (\*i\*gears\*) mit allgemeiner Freudigkeit. <sup>23</sup>

<sup>11</sup> Konon 19 und Photius Bibl, p. 137, 40 Bekker: nmra; nadow; nagerdien, diro; aderai, Daber das Pindarische agérar Airor alkror bureir bei dem Vaticanischen Scholiasten zu Euripides Rhes. 892, und der bekannte tragische Wehelaul aflirer ellirer bei Aeschylus Ag. 120. t37. 154. Sophokles Aj. 627. Europides Hel, 172. Or. 1380. Callimachus in Apoll. 20 Moschus 3, 1. Nonnus XIX, 180. Ovidius Amor, III, 9, 23, 11 Herodotus II, 79, 11 Nuch Jablonski Voc. Aegypt. p. 128 ist Maneros ## films Manis s. Menis i, e. acterni. 14 Pollux IV, 54 und Hesychius II, 537 Alb. 25 Herodotus II, 78; ele rostor boter nire te mi temmo forar yan anotherer rotoros. Vergl, Plutarchus Mor, p. 357, F. Adon ist Phonikisch und bezeichnet Herr (Adonai, Josephus A. T. V. 2, 2), wovon der Kyprische Name des Adonis: Kees, Kies, Killes = zees (llesychius und Etymol. M. s. vv.) nur Uebersetzung ist. 26 Philostephanus bei Probus zu Virgils Ecl. 10, 18. 20 Apollodorus III, 14, 3, 4. 20 Theocritus I, 109, III, 46. Virgilius n. n O. 31 Schol. Theocriti III, 48 22 Platon Placedr. p. 99, 20 Bekker, Theophrastus h. pl. VI. 7, 3, 23 Sappho fr. 128; xar9vaoxe. Kulign, office "About" if ne dieper; narrunteale, nogat, nat narretterale gitteres. Bion 1, 1: alajas τον "Αδωνιν" ἀπώλετο καλό; "Αδωνις, ώλετο καλό; "Αδωνις. "1 κόπτεο 3αι "Αδωνιν bei Aristophanes Lysistr. 396 and Dioscorides in der Anthol. Pel. V, 53, 2, 193, 2. 25 So nementlich in Byblos, wie Lucianus de dea Syra c, 6 bezeugt; in Antiochien, nach Ammianus Marcell, XXII, 9; zu Alexandrien, wie uns

Die Grundzüge dieser Sagen treffen darin zusammen: dass einst ein götlicher Jüngling, der geliebte Sohn des Himmels, aller Weisheit kundig, in der Jugendbluthe seines Lebens gestorben, dass die 'allgemeine Sehnsucht der Sterhlichen ihm gefolgt, und die Klagen über seinen Tod wiederhallten in den allesten Liedern aller Völker. Es fragt sich, wer ist jeuer Jüngling, dessen Tod so allgemeine Traner in der Welt verursacht hat?

Ehe wir diese Frage zu lösen suchen, mögen vorher noch ein Paar andere analoge Sagen betrachtet werden.

Achnich den Liuodien nemlich, wie Pollux angiebt, war der Klagegesang der Thrakischen Mariandyner in Bithynien; dort galt er dem Bormos, der ein einheimischer Heros, Sohn des Königs Upios, ausgezeichnet durch Schönheit und Jugendblüthe, vorgestellt wurde wie er, der Jagd nachgehend, den Schnittern habe Wasser schöpfen wollen und verschwunden sei, von den Nymphen hinabgezogen. Seitdem hätten ihn die Leute des Landes um die Mitte Sommers mit einem Klagegesang gesucht und angerufen, wie die Aegyptier den Maneros. 2\* Derselbe Grammatiker 2\* vergleicht mit Bornos und Linos auch das Phrygische Schnitterlied auf den göttlichen Lityerses 2\* des Königs Midas umechten Sohn, den Herakles in den Manender gesturzt hat 2\*.

Ganz ähnlich der Klage um Bormos war ferner die der Mysier 30 um Hylas, der ein Sohn des Dryoperkönigs Theodamas 31 und geliebt von Herakles, schön und jung

Theokrits fünfzehnte Idylle beschreibt; in Athen, nach Aristophanes Lysistr. 389 und Pluturchus v. Aleib. p. 200, C. und v. Nic. p. 532, B.; in Argos, nach Pausanias II, 20, 5; anf Kypros nach Herodot II, 79. Pausanias IX, 41, 2 und Stephanus Byz. "Ana 905; p. 36. Nach Baruch 6, 30 und Macrobius Sat. I, 21 erscheint auch in Babylon Adoniscultus; und der von Ezechiel 8, 14 erwähnte Thamuz, den abgöttische Judinnen am Eingang des Tempels beweinten, ist nach den Erklärungen der Kirchenväter (Origenes III, 423. Hieronymus IV, 2, 564. und Cyrillus Alex. II, 275.) hochst wahrscheinlich nuch kein anderer als Adonis. Ausführliche Zusammenstellungen über den Mythus geben Movers Phoenizier 1, 191 ff. und Engels Kypros II, 536 ff. 2. Nymphis bei Athenaeus XIV, 11. Pollux IV, 54. 55. Hesychius I, 785. Dieselbe Mariandynische Klage, deren auch Aeschylus Pers. 933 gedenkt, schlechthin Mussardyris genannt (Resychius R. 540), führt Kallistratus (beim Schol, des Aeschylus a. a. O. und beim Schol, des Apollonius Rh. I. 1126) and nach ihm Eustathius (zn Dionysius Perieg, 787 p. 251 Bernhardy) auf den Archegeten des Volksslaunges, Mariandynos den Sohn des Titias, des Sohnes des Zeus, zurück, der auf der Jagd umgekommen, in der Mitte Sommers mit klageliedern gefeiert werde. 2º Pollux I. 38, IV, 54, 2º Theocritus X, 41. 2º Athenseus X, 8, XIV, 10. Schol, Theocriti X, 41. Theodoretus de Graec, aff. cur, IV. p. 184 Gaisf. Resychius II, 489. Photius Lex. p. 196. Suidas II, 452 Küster. Eustathius zu JI, XVIII, 570 p. 99, 40. ANI, 260 p. 197, 25. Apostolius XII, 7. - Der Klagegesang der Dolionen um ihren gefallenen könig kyzikos, den sie unter Waffentanz beim Todtenopfer wehklagten (Schol, Apollonii Rh. I. 1135), scheint mir nicht hieher zu gehören. 10 70 Musior bei Aeschylus Pers. 1046 mit Hesychius I, 1343 31 Apollodorus I, 9, 19. Apollonius Rh. I, 1355, Propertius I, 20, 6, Hyginus Fab. 14, 271.

zur Quelle Arganthone gegangen war, um den Argonaulen Wasser zu schöpfen, und hiebei von den Nymphen geraubt wurde. 32 Dem Herakles, der ihn dann lange gesucht, habe eine himmlische Stimme zugerufen: 20045; vir vo diengerva zah hatzy zaksi; 23 der, den du lichst, ist nicht mehr hier, vergeblich rufst du ihm! Sein Andenken aber ward noch in Strabons Zeit durch ein jahrliches Volksfest gefeiert: ein schwärmender Festzug, Hylas rufend, durchzog den Bergwald, bei der Quelle wurde dem Herus geopfert und ein Priester rief ihn dreinal mit Namen, doch nur die Echo antwortete. 34 Wie volksthumlich die Sage gewesen, beweist das Sprichwort 'Nacz zearzyczer, den Hylas rufen d. h. einen rufen, der nicht hört, vergeblich schreien und sich abmühen. 35

Denselben Grundgedanken endlich, wie die Alten selbst fühlten 30, enthalt die schöne Sage der Bewohner von Thespiä am Helikon, wo seit uralter Zeit die Musen 23 und der himmlische Eros 30 verehrt wurden, die Sage von Narkissos, dem Sohne des Flussgottes Kephissos und der Nymphe Leiriope. 30 Der, ein Jingling von wunderbarer Schönheit, sei einst auf der Jagd ermüdet an eine Wasserquelle gekommen und, in deren Spiegel sein eigenes Bild erblickend, gauz in Betrachtung seiner selbst versunken. Hinter ihm stand Eros traurig mit gesenkter Fackel, die am Boden auslosch 30, um ihn her sangen die Nymphen warmend: 2000 die untgrotten 22 an auch 2000 die Nymphen warmend: 2000 die hie best Doch unsonst, von

<sup>17</sup> Theoretius XIII. Propertius 1, 20, 32 ff. 11 Schol. Aristoph. Plut. 1128. 14 Apollonius Rh. I. 1354, Nicander bei Autoninus Lib, 26. Strahon XII p. 388, 24 (Cassub. 1588). Suidas III., 528 Photius Lev. p. 533. Solinus 42, 2. 15 Zenobius VI, 21. Diogenianus VIII, [33. Suidas III, 486 Eustathius zu Dionysius Perieg, 805 p. 255, 27. 16 Dass die Alten selbst die innere Identität des Linos und Narkissos gefühlt haben, schliesse ich mit Ambrosch aus der Nachricht des Eustathius zu Jl. XVIII. 570 p. 99, 44: \$ de larogia nai rest; nagadidua. Airous, ror res Kalliones, nai ror rou Anollowes, nai Xulniony, nai ror Nagaragor - und aus der Notre im Lexicon des l'hotius p. 193: 2/vor, roping pir ardus, Groppogras, de regrossor, Mugallos de Aragunois tidos girtore. Von der Narkissoshlume, deren narkotischer Geruch, rapre, den Alten wol bekannt war (Plutarch Mor, p. 647, B. und Clemens Al. Paedag. II, 8 p. 212, 13 fl.), sangen schon Pamphos (bei Pausanias IX, 31, 6) und der Homerische Hymnus auf Demeter Vs. 8, dass sie es gewesen sei, bei deren Alipflücken Hodes die Kora geraubt habe (d. h. der Mensch dem Tode verfallen sei); weshalb auch Sophorles im Oed. C. 683 den ragranos; den alten Kranz der grossen Göttinnen (Demeter und Kora) nennt, und dieselbe Blume auch den Erinnyen heilig war, wie der Scholiast zu jener Stelle und Eustalkius zu Jl. 1, 206 p. 74, 16 berichten <sup>37</sup> Pausanias IV, 31, 3 and Boecklis Corpus Inscript. 1, p. 767 f. No. 1585, 1586. No. Pausanias IX, 27, 1. 31, 3. Plutarch Mor. p. 748, F. " Konon 24, Pausanias IX, 31, 6. Ovidius Met. III, 346 ff. Mythographi Vat. I, 185, II, 180. Enstathius zu Jl. II, 498 p. 215, 4. Eudocia p. 304, und die schönen Untersuchungen Creuzers zu Plotinus de pulchrit, p. XLV ff. und in der Symb. III., 548 ff. Ueber die bildlichen Darstellungen des Mythus vergl. Philostratus Imag. I, 23 mit den Nachweisungen Welckers p. 343 f. 40 Pitture d'Ercolano tom. V. tav. 28. 41 Suidas III, 142 Apostolius XVI, 44. Gregorius Cyprius III,

tauschender Liebe zu sich selbst ergriffen sank er trunken und erstarrt in die Flutb hinab und starb.

Der Inhalt dieser Sage, von der eine merkwürdige Spur auch in der altindischen Priestervorschrift des Manus <sup>42</sup> begegnet: "sein Bild nicht im Wasserspiegel zu betrachten", finde ich am klarsten ausgesprochen in einer Persischen Fabel des Feridoddin Altar, die nach Tholucks Uebersetzume <sup>23</sup> also lautet:

> Du bist der Fuchs, der trotz der List bethöret Ins Wasser fiel, wie uns die Fabel lehret, Behend ein Fuchs oh Berg und Thal einst rannte. An einen Brunnen plötzlich er sich wandte. Den Konf er senkte in den Brunnen nieder. Da schien ein zweiter Fuchs im Brunnen wieder. Nun that den Finger an die Nas' er legen, Begann mit jenem Fuchs Gespräch zu pflegen. Er winkt und grüsst, auch jener grüsset munter: Ei, ei! er spricht, ich muss zu ihm himunter! Gern möcht' zu ihm er zum Besuche eilen, Drum stürzt er plunn hinein sich ohn' Verweilen. Doch als er angelangt im Brunnen unten, Hat keinen Fuchs er als sich selbst gefunden. Schnell wollt' er gern heraus nun wieder springen, Doch aufwärts wollt' es nicht so leicht gelingen. Geplätscher macht er viel und gräulich schreit er: Ich Thor, er schrie, ich dacht' ich war' gescheiter. O Weh dass ich mich nicht in Acht genommen. He da, will Niemand mir zu Hülfe kommen? Doch ach! hier hilft wol weder Schrei'n noch Bitten Mein Geist ist schier mir aus der Hand vewlitten? Wol viel die Aenglein nach dem Rand er wundte. Und viele Seufzer er nach Oben sandte: Doch plözlich zog das Wasser ihn hinunter, Mit lantem Schrei gieng er nu Wasser unter. -Dem Füchslein du o Menschenkind gar gleich bist. Des Teufels Brunn der Brunnen dieser Welt ist:

<sup>12</sup> p. 371 Schneidewin. Vergl. Johannes Ev. 12, 25: Wer sein Leben lieb hat, der wird es vertieren, und wer sein Leben in dieser Weth hasset, der wird es erhalten zum ewigen Leben. 43 Manus IV, 38. 43 Tholucks Blüthensammlung p. 273 f.

Im Wasser salist dein eignes Schattenbild du, Auf diesen Schatten stürzest du in Hast zu. Wohl dem der schnell ans Tagesl'cht hinauf flicht, Eh' in die Tief' der Strudel ihn hinabzieht.

Fassep wir nuc das Bisherige zusammen, alle diese verschiedenen Sagen und Bilder von dem Thrakischen Liuos, dem Maneros der Argyptier, dem Phonikischen Adonis und dem Narkissos der Thespier: so ist an sich nuwahrscheinlich, dass ein so weitverbreiteter Mythos, in dessen verschiedensten Formen sich eine und dieselbe Grunddee reheettri, in der bistorischen Zeit entstanden sei. Eine so allgemeine Trauer über den Verlust und Untergang der ursprünglichen Schönheit des Lebens muss sich nothwendig aus einer Zeit herschreiben, die jenseits der partialen Völkergeschichte liegt: sie kann mur der Nachhall eines Gefühles sein, welches nicht blos ein und das andere Volk, sondern de Menschheit erfallt hat. Jeuer Jaumerhaut ist der Grundton der frühesten Menschengeschichte 44, und zieht darum in den mannigfachsten Formen durch die ältesten Sagen aller Völker. — Ich stelle daher den Satz auf: dass unter dem Thrakischen Liuos und den ihm verwandten Gestallten anderer Völker in lezter Instanz nichts anderes zu verstehen sei, als der Fall der Measchheit selbst in ihren Utvater.

Als ein geliebter Sohn des Himmels, aller Weisheit kundig, war der ursprüngliche Monsch aus der Hand des Schöpfers hervorgegangen, in das Centrum der Dinge geschaffen und in der Harmonie seines mit dem götlichen Willen der Einklaug der gesammten Schöpfung beschlossen. Als er aber, getäuscht durch bösen Trug, sich nicht genägen liese, ein Bild Gottes zu sein, sondern mie Gott selbst sein, ihm selbst sich gleichstellen wöllte, da zerriss er mit dem Bande, was ihn mit seinem Schöpfer vereinigte, zugleich die allgemeine Harmonie der Welt, die ihna unvertraut war, und erweckte mit dem Zwiespalte in sich auch den in der Natur und der Natur mit und und seitener erfüllen Traner und Jammer statt der ursprünglichen Freude die Brust aller sterblichen Sänger, dass sie in wehmättliger Sehnsucht über den gestorbenen Linos-Maueros-Adonis-Narkissos αίλινον rufen am Anfang ihrer Lieder und αίλινον ma Ende.

Mit dieser Deutung stimmt auch der Name Linos wohl überein. Denn Atros ist sprachlich nichts anderes als die masculinische Form von zö kiror (Flachs, Linneufaden, Gewebe) in der schon bei Homer vorkommenden Bedeutung von dem Lebensfaden, den die Schicksalsgöttinnen dem Menschen bei seiner Geburt spinnen <sup>43</sup>; in welchem

<sup>\*\*</sup> Creuter Symb. II, 423. \*\* Ji. XX, 127: δασα οἱ Αίσα γενομένω δτίεγοι Μένα, δτε μεν τέχε μέτες. Δι XXIV, 200: ὧα ποδι Μοίρα αρετακή γενομένω δτίεγοι λίνα, δτε μεν τέχε αλτές. ΟΔ. VII 197; δασα οἱ Αίσα Κατακλάθεξε τε βαρείαν γενομένα γέναστο λίνα, ότε μεν τέχε μέτες. Αυτά die Angabo des Tryphon bei Athenaeus XIV, 10: ἡ τῶν είσουργούτευν κόὴ Πεως (lies aldos; wie dieselbe Stelle

Sinne auch Olen, der alteste unter allen Sängern, von denen die Griechen wussten \*\*, in seinem Hymnus auf Eileithyla, diese Schicksalsgottin als identisch mit der Pepromene und als Mutter des Eros \*\*; εὐλινος, die gute Spinnerin genannt \*\*! Orpheus die Kora als Weberin, iστοιεγούσα, bezeichnet hat \*\*; und in der mythologischen Kosmogonie des Pherekydes Zeus selbst vorgestellt wird, wie er "um die Welt in Liebe und Harmonie zusammenzufügen, sich in den weltbildenden Eros verwandelt und über einem gefülgelten Eichbaum ein grosses und sehones Gewand gewöhen und darin die Erde, den Okeanos und die Hauser des Okeanos gebildet hat \*\* o. Der Name Linos bezeichnet hienach Menschenloos, Lebensechteksal und ist nichts anderes, als ein mythischer Ausdruck des Schicksals der unsprünglichen Menschheit.

Dass übrigens mit und neben diesem theologischen Inhalt die erwähntem Mythern anch eine Beziehung auf die grossen Katastrophen des Naturlebens haben: auf Fruhling, Sommer, Herbst und Winter, Blühen und Verwelken, Wachsen und Vergehen, Saat und Erndle und den ganzen Kreislauf des Werdens, in welchem stets das reife Leben stirbt und was erstorbenem neues wiederersteht, kurz auf alle Schmerzen und Freuden der Natur, die des Menschen Seele mitempfindet: bin ich weit entfernt zu lauguen. Gerade weil das religiöse Bewusstsein, welches jene Mythen erzeugt hat, in sich maselig, in zwiespaltige Strebungen getheilt, vom Sturm entgegengesetzter Empfinhungen unher geworfen, das Abbild seiner eignen Unseligkeit auch in dem traurigen Kreislauf der Natur wiedererblickte, mussten ihm deren Lebensformen als die natürlichsten Bilder seiner eignen Zustände erscheinen: der Fruhling, der im Sommer stirbt <sup>12</sup>; wie die Narcisse unter dem Discus Appollons <sup>23</sup>, war ihm ein treffendes Bild vom Unlergang seiner eignen Jugenblüthe; das Sautkorn, in der Erde sterbend und ans dem Tode neu auflebend, die natürlichste Bürgeshaft der eignen Unsterblichkeit.

des Typhon bel Eustahius zu Jl. XXI, 280 p. 197, 25 heweint) müchtie ich hierber ziehen. "Pamsanis X, 5, 4, "Pamsanis XI, 27, 2. "Punsanis XII, 21, 2. "Papsylvint de antro nyupihar, 18 Creuzer Symb, III, 431 ff. "Phercepdes bel Proclus in Timacum p. 156, 4 und bei Claucus Al. Strom. VI, p. 741, 16, 767, 33, "Phe Angabe einiger alten Schriftsteller (Beradides Pont, in Photius Let., v. Uzero, 1938. Philichorus in den Venetinaischen Scholien zu Jl. XVIII, 570 und bei Endocius P.Z. v. und Actius bei Entstalius zu Jl. III, 336 p. 339, 12 Vergl Schol, Pinduri p. 297 Boeckh); der Singerume Lion komme dherr, dass man die Kilbara in der flactes Zeit mit flichsenen Fache stalt der Therensien (Larcis criz zogeler) bespannt, und Apollon labe ihn gedödel, weil er stalt der flichenen, Thierasiden eingeführt; sieht gans aus, wie ein aus dem Namen erfundenes Mährchen der Grammatiker. Welcker p. 22 meint, dass in Linos ein Trauerton liege, und perionificir seis, und vergleicht damit ein Basistehes Vollschied and Lelo, und das Sprickwort leiten Lelo, das ewige Lelo, welches man gegen die zu häufige Wiederholung derselbes Sache gebraucht (etwa wie das föreichies Sprichwort Jihor Zipp arxivazzer, Zenobius IV, 96 mit den Nachweisungen von Leutsch und Schuredewini, "P. Furchhammers Hellenis I. 1, 14. 3. Ibhannes Lydna de mean, IV, 44 p. 77. Bekker, "co. ""

## VORLESUNGEN

## 1. DER THEOLOGISCHEN FACULTÄT.

PAOFRESON DR. HELM liest: 1) Moraltheologic, nach Stapf, wöchentlich funfmal von 11—12 Uhr; 2) Pastoraltheologic, a) den didaktischen Theil mit Hinweisung auf Gollowitz und Hirscher; b) den liturgischen Theil mit Hinweisung auf Marzohl's Liturgia sacra, wochentlich viermal in noch zu bestimmenden Stunden.

Paorssson Dr. Ressnaws: 1) Erklärung der zweiten Hällte des Evangeliums St. Lucas, mit synoptischer Rücksicht auf die übrigen Evangelien, täglich von 10-11 Ubr. 2) Hebräische Sprache, I. Cursus, Elementargrammatik mit leichteren Uebersetzungsabungen, nach eigenem Plane, wichentlich zweimal von 2-3 Ubr. II. Cursus, höhere Grammatik mit Uebersetzung von schwereren Stücken aus dem alten Testamente, wöchentlich zweimal in noch zu bestimmenden Stunden. 3) Chaldáische und Syrische Sprache nach Jahn's Grammatik, in schicklichen Stunden. 4) Arabische Sprache, nach Oberleituers Fundamenta linguae Arabicae, in schicklichen Stunden.

Profession Dn. Schwas: 1) Kirchenrecht, nach dem Lehrbuche von Walter, wöchentlich fünfmal von 8-9 Uhr. 2) Kirchengeschichte, mit Hinweisung auf Alzog, wöchentlich dreimal von 3-4 Uhr.

PROFESSOR DR. DEFENSUR: 1) Specielle Dogmatik, nach klee, wöchentlich fünfmal von 9—10 Uhr; 2) über das Dogmatische im Kolosserbrief, wöchentlich zweimal in schicklichen Stunden.

### II. DER JURISTISCHEN FACULTÄT.

HOFBATH und FROPESSON Du. VON LANCK liest: Deutsches Bundesrecht in Verbindung mit einer einleitenden Uebersicht der vormuligen deutschen Reichsverfassung und der Geschichte ihrer Auflösung; hierauf: Gemeines deutsches und bayerisches Staats-Verwältungsrecht, täglich von 10—11 Uhr.

PROFESSOR DR. ALBRECHT: 1) Gemeinen und bayerischen Civilprocess, täglich von S—10 Uhr, nach eigenem Plane. 2) Interpretation und Kritik der wichtigeren Processrechts-Titel des Corpus juris canonici, wöchentlich dreimal in Nachmittagsstunden. PROFESSOR DR. EDRI: Gemeines und bayerisches Strafrecht, nach Heffler, täglich von 11—12 Uhr.

PROFESSON Dn. MÜLER: 1) Deutsche Reichs- und Rechtsgeschichte, täglich von 3-4 Uhr. 2) Französisches Civilrecht, täglich in noch zu bestimmenden Stuuden. 3) Haudelsrecht mit Einschluss des Wechselrechts und Secrechts, zweimal wöchentlich publice.

Paoresson Da. Hzup: 1) Deutsche Reichs- und Rechtsgeschichte, nach eigenem Plane mit Hinweisung auf die Werke von Eichhorn und Philips, täglich von 3-4 thr; 2) Encyclopädie und Methodologie der Rechtswissenschaft, mit Bezuguahne auf Hurgos Lehrbuch der juristischen Encyclopädie, wöchentlich dreimal von 11-12 Uhr: 3) Fränkisches Landrecht mit Vergleichung der wichtigsten bayerischen Particular-rechte, nach eigenem Plane, fäglich in einer zu bestimmenden Stunde.

Phoresson Dn. Brattrancer: 1) Institutionen des Römischen Rechts, nach Müblenbruch, täglich von 8-9 Uhr. 2) Geschichte des Römischen Rechts, mit Hinweisung auf Walter und Tigerström, täglich von 9-10 Uhr.

#### III. DER STAATSWIRTHSCHAFTLICHEN FACULTÄT.

Paoresson Da. Gean liest: 1) Landwirthschaftslehre, nach seinem Lehrbuche, und mit Benützung der Sammlungen für Karpologie und laudwirthschaftliche Maschienekunde im technischen Cabinet, wöchentlich viermal von 11—12 Uhr. 2) Forstwissenschaft und Forstbotanik (für den beginnenden Curs), täglich von 3—4 Uhr. 3) Forstwisseusschaft (für den endenden Curs), täglich von 9—10 Uhr. Beide Collegien unter Beziehung auf Hundeshagen und Pfeil; und mit Benützung von Herbarien, Saamen – und Holzsammlungen. 4) Technologie mit chemischen und mechanischen Demonstrationen, und mit Vorzeigung von rohen Stoffen, Fabricaten und Modellen aus dem technischen Cabinet, nach seiner landwirthschaftlichen Technologie, in noch zu bestimmenden Stunden. 5) Bergbaukunde, nach Brard, in einer noch zu wählenden Zeit

Paorzsson Da. Edul: Polizeiwissenschaft und Polizeirecht, mit Rücksicht auf die bayerische Gesetzgebnung und Verwaltung, nach eigenem Plane, täglich von 10—11 Uhr. Ploorzsson Do. Drans: 1) Encyclopadie, Methodologie und Litterärgeschichte der Cameralwissenschaften, nach K. H. Rau's Grundriss, wöchentlich zweimal in noch zu bestümmenden Stunden. 2) Volkswirthschaftschre, nach Rau's Grundrissten der Volkswirthschaftschre, täglich von 2—3 Uhr. 3) Volkswirthschaftspflege nach Rau's Volkswirthschaftspflege.

wissenschaft mit besonderer Rücksicht auf die bayerische Finanzgesetzgebung und nach Rau's Grundsätzen der Finanzwissenschaft, täglich in noch festzusetzenden Stunden. Fonstactuan Fönsten: 1) Praktische Geometrie für Forstmänner, in drei Wochenstunden. 2) Planzeichnen, wöchenlich dreimal in noch zu bestimmenden S'

3) Jagdkuude, nach Hartig's Lehrbuch für Jäger, in zwei Wochenstunden.

## IV. DER MEDICINISCHEN FACULTÄT.

MEDICINALITATI und PROFESSOR DR. VON D'OUTREONT liest: 1) theoretische und praktische Geburtshulle, nach Busch, täglich von 4-5 Uhr; 2) geburtshulllichen Operations-Cursus, täglich von 2-3 Uhr; 3) geburtshullliche Klinik, in Verbindung mit Explorationsthungen und einem Repetitorium, täglich von 8-9 Uhr.

Hofartu und Paoresson Dn. Texton: 1) theoretische Chirurgie, täglich von 5-6 Uhr und zweimal von 2-3 Uhr, nach Chelius; 2) Instrumenten-Operatious- und Verbandlehre, nach seinen Grundzügen zur Lehre von den Operationen, dreimal wöchentlich von 2-3 Uhr; 3) chirurgischen Operations-Cursus an Leichen, privatissime; 4) chirurgische Kliuik, täglich von 10-11 Uhr, im Julinshospitale.

Horaxra und Provesson Da. Mitsz: 1) allgemeine und besondere physiologische Anatomie des Menschen, nach seinem Handbuche, täglich von 11-42 Uhr; 2) pathologische Anatomie, nach Andral's Grundriss, viernal wöchentlich von 3-4 Uhr; 3) Repet torium und Examinatorium der Anatomie des Menschen, in noch zu bestimmenden Stunden, privatissime; 4) leitet derselbe die Secirubungen an der antropotomischen Anstalt.

Hoffartt und Paorisson Da. von Marcus: 1) specielle Pathologie und Therapie, und zwar die Krankheiten der Brust und der Unterleibsorgane, finufmal wöchentlich von 11-12 Ulr; 2) syphilitische Krankheiten, mit Nachweisung am Krankenbette, zweimal wöchentlich von 8-9 Uhr; 3) Anleitung zur medicinischen Klinik, zweimal wöchentlich in noch zu bestimmenden Stunden; 4) medicinische Klinik, fäglich von 9-10 Uhr im Juliushospitale.

- PROFESSOR DR. NARE: 1) Semiotik nach Albers, fünfinal wöchentlich von 1-2 Uhr; 2) Anleitung zur ärzlinhen Praxis, nach eigenem Plane, zweimal wöchentlich in noch zu bestimmenden Stunden. 3) Cassisticum medicum, in noch zu bestimmenden Stunden.
- Paoresson Da. Hæssuæ: 1) Encyclopādie und Methodologie der medicinischen Wissenschaften, nach eigenem Entwarfe, mit Beziehung auf die einschlägigen Werke von R. Wagner und Heusinger, wöchentlich zweimal von 2—3 Uhr; 2) allgemeine Biologie nach eigener Bearbeitung, mit Hanveisung auf die neuesten Fortschritte in dieser Wissenschaft, wöchentlich zweimal von 3—4 Uhr; 3) allgemeine Physiologie des Menschen, nach eigenem Plane, mit Beziehung auf die einschlägigen Werke von Heusinger, Burdach u. A., wöchentlich dreimal von 3—4 Uhr.
- Phoperson Da. Rinkerker: 1) Arzneimittellehre und Receptirkunde, nach Mitscherlich und Phöbus, viermal wöchentlich von 4—5 Uhr; 2) mikruscopische Untersuchungen krankhafter Safte und Gewebe, wöchentlich zweimal: 3) Poliklinik, täglich von 11½—1 Uhr.
- PROFESSOR DR. SCHUMT: 1) Staatsarzneikunde, nach Henke und Frank, w\u00fcchenlich dreinal von 3-4 Uhr; 2) Yeterin\u00e4rmedicin, nach Yeith, w\u00fcchentlich zweimal von 3--4 Uhr.
- PROFESSIN DA. ADELANNE 1) Augenheilkunde, unschlingken und Chelius, gleichzeitig mit klinischer Anleitung, wöchentlich fünfmal von 1-2 Uhr; 2) Allgemeine Chirurgie, nach Ph. von Walther's System der Chirurgie, wöchentlich zweimal von 4-5 Uhr.
- PROFESSOR DR. SCHERER: 1) Anthropochemie mit Benützung der Lehrbücher von Liebig, Lehmann, Simon und nach eigenen Untersuchungen, wöchentlich viernal in noch zu bestimmenden Stunden; 2) analytische Untersuchungen gesunder und krankhafter thierischer Producte, privatissime.
- PROFESSOR DR. HEISE: 1) Operationsübungen und physiologische Experimente mit dem Osteolome, zweimal wücheutlich von 5-6 Uhr; 2) Beiträge zur Lehre von der Wiedererzeugung der Knochen, mit Nachweisung darauf bezüglicher Präparate, publice in noch zu bestimmenden Stunden.
- PINATROFEST Da. MORE: 1) über syphilitische Krankheiten. nach Ricord, zweimal in der Woche in einer Nachmittagsstunde; 2) Examinatorium und Ropetitorium über die gesammte. specielle Pathologie und Therapie, wöchentlich sechsmal von 4-5 Uhr.
- PRIVATDOCEST DR. SCHENK: 1) über die Versteinerungen des Pflanzenreiches, zweimal wöchenllich; 2) Forstbotanik, dreimal wöchenlich; 3) erbietet sich derseibe zu Repetitorium und Examinatorium über Butanik.
- Privatocext Dr. Hous: 1) Experimental-Physiologie: a) das Leben des Blutes und die Gesetze des Kreislaufs darstellend, mit besonderer Rücksicht auf sein hierüber erschienenes Hamlbuch (Würzburg bei Stahel), wöchentlich dreimal: b) gibt derselbe einen Experimental-Cursus über Nerven-Physik; nach eigenen Untersuchungen, mit

- Benützung der Werke von Karl Bell, Joh. Müller u. A., wöchentlich dreimal. 2) Gewehlehre nach Schwann, Berres, Valentin u. A., wöchentlich zweimal; 3) Untersuchungen im Gebiete der Pathologie über Blut und Kreislauf, gestützt auf seine im Handlhache gegebenen physiologischen Resultate, wöchentlich zweimal.
- Paiverdocent Da. Schubert: 1) Receptirkunde, nach Kraus Heihuittelverordnungslehre, mit praktischer Erlauterung durch Experimente und Uebungen im Receptschreiben, nebst Correctur und Kritik der gestellten Aufgaben, wöchentlich 5 Stundeu; 2) Practicum in der analytischen Chenie, nit besonderer Berücksichtigung gerichtsarzlicher Bedürfnisse, wöchentlich fünfund; 3) Repetitorium über medicinische Experimentalchemie und Pharmacognosie, nach Lehmann und Sobernheim, in noch zu bestimmenden Stunden.

## V. DER PHILOSOPHISCHEN FACULTÄT.

- Paoresson Dn. Deszuscen liest: 1) Allgemeine Geschichte mittlerer Zeit, nach Wachler, wöchentlich fünfmal von 8-9 Uhr; 2) Europäische Staatengeschichte, in noch zu bestimmenden Stunden.
- Phoresson Dn. Phoneuch: 1) Specielle Padagogik und Didaktik, hauptsächlich in Beziehung auf die deutschen Schulen und ihre zeitgemässe Behandlung, nach eigenen Ausichten, mit Hinweisung auf Denzel's Einleitung in die Erziehungs- und Unterrichtslehre für Volksschullehrer, wöchentlich dreimal von 8—9 Uhr; 2) Encyclopädie und Methodologie der Gymansial-Studien, nach eigenen Ausichten, unter Hinweisung auf klumpp: die gelehrten Schulen nach den Grundsatzen des wahren Hummismus und den Anforderungen der Zeit, wöchentlich dreimal von 3—4 Uhr.
- Horaxra und Paorssson Dn. Osxws: 1) der Physik und Chenic ersten Theil, mit Zugrundlegung von Eisenlohr's Physik und Mitscherlich's Chemie, wöchentlich sechsmal von 10—11 thr; 2) analytische Chemie, in Verbindung mit Stöchiometrie, zugleich mit praktischen Uebungen, nach Rose und Osann, wöchentlich funfmal von 11—12 Uhr und 2—4 thr.
- Phoresson Dn. Leiblen: 1) Zoologie, mit Hinweisung auf seine Grundzüge einer methodischen Uchersicht des Thierreichs und auf Goldfuss Grundriss der Zoologie, wocheutlich fünfmal von 2—3 Uhr; 2) Organographie und Physiologie der Pflanzen, nebst Theorie der verschiedenen Classificationen der. Gewächse, nach Links Grundlehren der Kräuterkunde, wöchentlich zweimal von 11—12 Uhr; 3) Naturgeschichte der kryptogamischen Gewächse, mit besonderer Berücksichtigung der einheimischen Gattungen, nach eigenem Plane, wöchentlich zweimal zu gelegenen Stunden.

- PROFESSOR DR. HOFFMANN: 1) Encyclopidie und Methodologie des akademischen Studiums, nach Scheidler, als Einleitung in seine philosophischen Vorlesungen; 2) Anthropologie und Psychologie, Logik und Metaphysik, in 10 Wochenstunden von 9-10 und 10-11 Uhr.
- Paorsson Da. Rusry: 1) Mineralogie, nach eigenem Plane, mit Hinweisung auf Kobells Grundzüge der Mineralogie, wöchentlich viermal von 3-4 Uhr; 2) pharmacientein-medicinische Chemie, mit Berücksichtigung von Geigers Handbuch der Pharmacie, I. Theil, herausgegeben von Liebig, wöchentlich sechsmal in einer geeigneten Stunde; 3) Texikologie, nach eigenen Heften, wöchentlich zweimal von 1-2 Uhr; 4) Arzaeimittellehre, nach Vogels Lehrhuch, viermal wöchentlich von 11-12 Uhr.
- PROPESSON DN. VON LASAUX: 1) Archäologie der Griechen und Römer, täglich von 9-10 Uhr; 2) Römische Litteraturgeschichte, wöchentlich dreimal von 8-9 Uhr; 3) Hesiodi opera et dies, wöchentlich zweimal von 8-9 Uhr.
- Professon Dn. Ludwig: 1) Länder- und Völkerkunde, nach eigenen Heften, mit Hinweisung auf Rongemont, wöchentlich fünfund von 11—12 Uhr; 2) Geschichte des 18ten Jahrhunderts, mit Hinweisung auf Schlosser, Raumer u. A. in noch zu bestimmenden Stundon
- Paoressoa Da. Maxa: 1) Elementar-Mathematik, taglich von 10—11 Uhr; 2) Differential-Calcul, nuch eigenen Heften, taglich von 3—4 Uhr; 3) Geschiehte des Fortschritts mathematischer Wissenschaft und Methode, vom Anfange des 15ten Jahrhunderts bis auf unsere Zeit, wöcheutlich dreimal von 4—5 Uhr; 4) Astronomie, nach Piazzi, wöcheutlich dreimal von 4—5 Uhr; 4)
- Paorgasson Du. Conzaxx: 1) Weltgeschichte, nach Wachler, wöcheutlich finfmal in noch zu hestimmenden Stunden; 2) bayerische Geschichte, nach eigenem Plane, mit Rücksicht auf Rudhart u. A. wöcheutlich fünf Stunden, von 11-12 Ühr; 3) Statistik des Königreichs Bayern, wöcheutlich drei Stunden, am Montag, Mittwoch und Freitag von 3-4 Ühr.
- PROPESSON D.R. BEUSS: 1) Geschichte der deutschen Litteratur, verbunden mit deutscher Handschriftenkunde, nach Koberstein und Hoffmann, wöchentlich zweimal, unentgelllich; 2) Erklärung des Renners des Hugo von Trimberg, wöchentlich einmal in noch zu bestimmender Stunde.

Unentgeltlichen Unterricht in der Tonkunst, sowohl in der Instrumental – als Gesang -Musik, erhalten die Studirenden in dem musikalischen Institute.

Höhere Zeichenkunst lehrt Phofesson Stönn; Kupferstecherkunst Bivthäusen; Reitkunst Schmidt; Fechtkunst Bündens. Die Universitätsbibliothek steht offen Montags, Dinstags, Donnerstags. Freitags und Samstugs von 9-12 Uhr. und am Montag. Dinstag, Donnerstag und Freitag von 2-4 Uhr.

Das antiquarische Museum und das Münz - Cabinet am Samstag von 11-12 Uhr.

Das ästhetische Attribut am Samstag von 10-12 Uhr.

Das technologische Cabinet am Mittwoch und Samstag von 3-4 Uhr.

Die Sternwarte am Samstag von 2-4 Uhr.

Das chemische Laboratorium und die pharmaceutische Sanmlung am Samstag von 10-11 Uhr. Die zoologisch-botanische Abtheilung des Naturalien-Cabinets am Samstag von 9-11 Uhr.

Die mineralogische Abtheilung desselben am Mittwoch von 3-5 Uhr.

Der botanische Garten, täglich mit Ausnahme der Sonn- und Feiertage, von 9-11 Uhr, und von 3-4 Uhr.

Die anthropotomische Sammlung am Montag von 9-12 Uhr.

Die zootomische Sammlung am Donnerstag von 9-12 Uhr.

Das chirurgische Instrumentarium am Mittwoch und Samstag von 1-2 Uhr.



Scinem verdarden Schror und Freunde Horrn Orefung F. G. Welener in Dom mis herglung Grinen d. V.

Dig Red & Google

## VERZEICHNIS

DER

# VORLESUNGEN

WELCHE

# AN DER KÖNIGLICH-BAYERISCHEN

# JULIUS-MAXIMILIANS-UNIVERSITÆT

z u

# WÜRZBURG

#### IM SOMMERSEMESTER 1842

GEHALTEN WERDEN.

MIT EINER ABHANDLUNG DES PROFESSORS VON LASAULX ÜBER DIE GEBETE DER GRIECHEN UND ROEMER.

\_\_\_\_\_

#### WÜRZBURG

GEDRUCKT BEI FRIEDRICH ERNST THEIN.

1 8 4 2.

Das Semester beginnt gesetzlich am 4. April.

#### DIE GEBETE DER GRIECHEN UND RÖMER

Y01

#### ERNST VON LASAULX.

Das Gebet, welches die Scheidewand zwischen Zeit und Ewigkeit aufliebt, wird im Christenthum nicht als ein an bestimmte Stunden gebundener Dienst betrachtet, sondern als die bleibende Bedingung des hoheren Lebens \(^1\). Es ist für die Seele was die Speise für den Leib, ist das tägliche Brod der Seele, das Athemholen des Geistes, der durch diese magische Verbindung mit Gott wirkliche Zaflasse und Kräfte erhält. Denn die Seele versezt sich im Gebet in einen Act ruhiger liebeathmender Erkenntnissund trinkt darin mit starken Zügen Weishelt und gottilche Liebe \(^2\). In diesem steten Inneren Fluss und Rackfuss des geistigen Lebens haben wir uns die grossen Personlichkeiten zu denken, welche an der Spitze der geistigen Regeneration der Menschheit stehen, Männer wie Moses, Christus, die Apostel und alle Heiligen Gottes. Solche Gebete, die aus der Tiefe des creatürlichen Geistes aufsteigen \(^1\), und einen niedersteigenden Gnaden-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lenns 18, 1. 21, 38. Ephes. 6, 18. Thess. 1, 5, 17. Clemens Altrandrinus Strom. VII, 7, p. 858. Deter. <sup>1</sup> Johannes a Cruce access. ad montem Carnel. II, 41, p. 130 der deutschen Urbersteung von Schwah. <sup>3</sup> Johannes Chrysotomus Op. 1. p. 421, Λ. elgg is το βάδους τῆς duracter irrections, und IV, p. 713, E. Freihaus τορίου είχεται δι πάτταδτεν έωται της ναρχά σελέμμαν ποι μηθέν Iχενε ποιεύν πρότη γέγ, γέρ, είλλι πρός ανίτον τῶν σκορτόν διατόν μεταιώσες και πάττα διεξειώπου διαγορικό είναι τῆς ναρχάς Indial.

act des Creators voraussetzen, haben eine übermenschliche Gewält, nicht aus Kraft des meuschlichen Geistes, sondern nus der Kraft dessen, der den Geist des Meuschen erfüllt; sie sind daher gleich-sam allmächtig und dringen, nach einem külnen Ausdruck der Mystiker, wie Pfeile in das Herz Gottes, und zwingen ihn, dem beizustehen, der also bittet.

In diesem Sinne betete auch der jüdische Hohepriester, nicht nur für sich und sein Volk, sondern für die gesammte Menschheit und die ganze Natur '; denn auch sie seufzt ja unter dem Fluch und sehnet sich nach Freiheit '.

Von dieser hochsten Bedeutung des Gebetes, wie von wahrer Herzensandacht überhaupt, finden sich in den Religionssystemen des heidnischen Alterthums nur wenige Spuren. Verwandt damit scheint mir was Herodof aus der Persischen Religion anführt: dass nemlich keiner beim Opfern für seine eigene Wohlfahrt bitten dürfe, sondern nur für das Wohl aller Perser, weil darin auch er einbegriffen set. Abgesehen aber von diesem centralen und universalen Standpunkt nahm das Gebet auch im Leben der Griechen und Römer eine sehr hohe Stelle

Vergleiche hiemit die Lehre der muhammedanischen Mystiker, Gelaleddin Rumi in Tholucks Blüthensammlung p. 161; Sagst do, Herr komm! selber heisst es, hie mein Kind! Deine Gluth und Seufzer Gottes Boten sind. Deine Lieh' ein Gürtel seiner Liebe ist. In dem: Herr komm! stels ein: hie Sohn schlummernd ist. I'nd Mahmud p. 208: Hast noch nicht ganz dein eignes Ich verspielet; was beten ist, bast ninmer du gefühlet. 4 Johnnes Taulers armes Leben Christi I, 130. p. 135 Schlosser, Vergleiche Nicolaus Cusanus Excit, VII. fol. 137, B. ed. Ascens. Exprimitur in oratione apiritus desiderii sub signis vocalibus et sensibilibus; prorumpere in vocem est ostendere exuberantiam desiderii. Affectus ille spiritus nostri est penetraus caelos et pulsans aures dei, Oportel autem eum qui vult impetrare. attentissime advertere quomodo oratio omnia creata excedit ob spiritum nostrum intellectualem, qui se insum acuit quasi ignis, qui suam victulem ex melu multiplicat. Si recte consideras, orationi cedit natura. motus caeli, et omnis creatura. Oravit Elias et non pluit et facta est sterilitas; iterum oravit et pluit et facta est terra fructifera. Oravit, et ignis, cuius motus naturalis est sursum, descendit de caelo. Nonne sol a motu ordinario cessavit ab orationem? Habel igitur oratio quandam omnipotentiam, non ex spiritu postro, sed ex spiritu qui est in spiritu nostro: est enim in spiritu nostro quaedam potentia conciniendi in se apiritum divinum. Auch Johannes Bona in seinen Principia vitae christianae I, 44 sagt schon; oratio nibil aliud est, quam elevatio mentis in deum., oratio canalis est, per quem fluunt in animam rivuli divinae gratine: ca deficiente arescil anima et sensim peril. Treffliche Bemerkungen über das Gebet enthalten auch die Schriften meines sel, Schwiegervaters Franz v. Basder, der, einer der gehetkraftiesten Manner die jeh kannte, das Gebel durchaus als ein Grestschopfen betrachtete und abte. <sup>5</sup> Philo Op. II. p. 227 Mangey, Ebenso geschieht es bekanntlich noch gegenwärtig in der katholischen Kirche, Vergleiche die segenannte Liturgia Jacobi in Fabricii Cod. Apoct. III. p. 46, 60, die Paeudo-Clement, const. Apost. II, 57, p. 268. Coteler, und das Missale Romanum am Karsamstag. 6 Rom. 8, 21, ff. ' Herodot I, 132.

ein. Denn nicht nur mit den religiösen, mit allen wichtigen Handlungen des Lebens, ia fast mit allen Momenten der täglichen Gewohnlieit desselben waren Gebete verbunden; wie denn sehon die zahlreichen Ausdrücke für die verschiedenen Arten des Gebetes: εὐγή \*, εἶγος, εὐγμα, προσευγή, λιτή, δέπσις, ἰκεσία, αἴτημα, εὐχαριστία, ἔντευξις, προσωδός, und imfateinischen preces, precatio, comprecatio, carmen, salutatio, adoratio, invocatio, supplicatio, beweisen wie sehr die Gebete im Cultus vorherschten. Homer personificirte sle ( tral) als Tochter des hochsten Gottes, welche sorgsam hinter der Schuld ("dir) nachwandeln und sie zu heilen suchen Wer sie frommgesinnt aufnimmt, dem helfen sie bei Zeus; wer sie aber verschmäht und sich trotzig von ihnen abwendet, den verklagen sie bei ihrem Vater und bewirken seine Bestrafung . Der Priester selbst heisst bei ihm appring 10, orator, Beter. Die Gebete und Bitten aber bestanden meist aus kurzen heiligen Formeln. 11 welche die Priestergeschlechter außewahrten und traditionell fortpflanzten 12. Angerufen wurden in der Regel nur die höheren Götter, Insbesondere Vater Zeus und neben ihm, wie es scheint in einer heiligen Formel, Athene und Apollon 13; ausserdem natürlich alle Götter und Heroen, deren Beistand man bedurfte. 14 Die Romer pflegten in ihren offentlichen Gebeten mit Janus zu beginnen 15, und mit Vesta zu schlies-

<sup>&</sup>quot; Der Grundbegriff von eige (wie aus eigopes beten und sich rühmen und acgies prahlen hervorgeht) schemt lautes feierliches Sprechen zu sein, nach der Ausieht der Alten, dass im Worte die sturkste Magie liege; daher die Pythagorische Vorschrift bei Clemens Alex, Strom, IV, 26, p. 641, 36; unta word; el yea ?an, laut zu beten, sein Gebet in bestimmte Worte zu fassen, wodurch es der Seele objectiv wird, ihre Energie weckt und sie mit sich emporhebt. 9 Jl. IX, 502 ff. 10 Jl. 1, 94. V, 78. 11 Wie die Apollinischen Gebetsformeln Jl. L. 37 ff. 451 ff. und jene womit Achilleus den Pelasrischen Zeus zu Dodona anruft Jl. XVI, 233 ff. Ueber die Gebete bei Homer s. Nägelsbachs Homerische Theologie p. 185 ff. 12 Wie von den Lykomeden die Orphischen Hymnen, die sie bei ihren Feierlichkeiten sangen und deren göttliche Fügung, Ting In Tou Selou Pausanius IX, 30, 6 der dichterischen Schönheit der Homerischen Hymnen vorzieht. Ueberhaupt scheinen die altesten Gebete meist in blosem Nennen und Aneinanderreiben der verschiedenen Namen Gottes bestanden zu baben, wie die Indischen, Persischen und Ornhischen flymnen beweisen. Vergleiche Bährs Symbolik I. 462 f. 13 gi yan. Zen 14 mutte zeit Abgraty rai Anattor! Od. IV, 341, VII, 311, XVII, 132, XVIII, 235, XXIV, 376, Maximus Tyrius XI. p. 207. Reiske. Vergleichbar der Römischen Götterdreiheit auf dem Capitol; Inpiter, Juno, Minerva (Varro de L. L. V, 158. Livius VI, 16. Valerius Max. V, 10, 2.) 12 Wie z. B. die Hellenen vor der Schlacht von Salamis, nachdem sie zu sämintlichen Gittern gesieht, noch insbesondere die Acakiden (Herodot VIII, 64), und die Athener für das Gedeihen ihrer Früchte nusser Zeus namentlich auch die Horen annefen (Athenneus XIV, 72). 14 Cnto de rust. 134. Livius VIII, 9, Ovidius Fast, 1, 64. 172. Martialis X, 28. Macrobius Sat. I, 9. Arnobius III, p. 117. Doch wird dieses praefari Janum keineswegs in allen

sen 10; und damit keiner vergessen würde, riefen die Pontlifees nach dem Gebete zu dem besonderen Gott, dem das Opfer galt, zuletzt noch alle Götter insgesammt an. 17 Auch pflegte man wol in solennen Invocationsformeln dem Namen Gottes noch ein: "wer du auch seist," 10 oder: "mag dir nun dieser oder ein anderer Name lieber seint" 10 oder: "magst du nun ein Gott oder eine Göttin seint" 20 beizunfügen, um damit alle Namen der Göttheit zu umfassen und nichts zu übersehen.

Allgemeiner Volksgebete haben wir nur wenige übrig, wie das kleine der Albener: ἀνον, δουν, ὁ σμλε Ζεῦν, κατὸ τος ἀφούρας τῶν Αθηναίων καὶ τῶν Πεθίων: regne, regne, licher Zeus, auf die Felder der Albener und der Blachfeldbauer. 21 Sehr schon ist das Gebet der Lacedämonier, welche die Götter um nichts baten als "ihnen das Gule zu dem Schönen zu verleihen" (τὰ καλὸ επὶ τοῦς ἀγαδοῦς ἀιδώναι), und dann noch den Wunsch hinzusetzten, "crifitenes Uurecht ertragen zu können" (ταῖς εὐχαῖς προςτιθέασι τὸ ἀδικεῖςθαι ἀντασθαι. 22) Ein anderes schönes Gebet hat uns der Verfasser des zweiten Alcibiades aufbewahrt:

Ζοῦ βασιλεῦ, τὰ μɨν ἐοθλὰ καὶ εὐχομένοις καὶ ἀνεύκτοις ἄμμι δίδου, τὰ δὲ δετὰ καὶ εὐχομένοις ἀπαλέξειν d. h. Was gut ist, gib unsrem Gebet und sonder Gebet nuch [Gib es o Zeus!

alten Gebetsformeln beobachtet; vielmehr in der historischen Zeit, wie bei den Griechen, Jupiter als Hauptgott im Gebet angerufen; vergleiche Livius I., 18. 24. VI. 16. Vellejus Pat. II., 131. 16 Cicero de N. D. II. 27: in en den, quae est custos rerum intimarum, omnis et precatio et sacrificatio extrema est. 3' Servius ad Ge. I. 21 und ad Ac. VIII. 103. 1" Aeschylus Ag. 155; Zeic, Soric nor' borte, sl red aure after, roure ver recervine. Platon Cratyl. p. 40, 1 Bokker: de rais evrais rouse darie fair ευχεσθαι, οι τενές τε και οπόθεν χαίρουσεν όνομαζόμενοι. Virgilius Ac. IV, 577, quisquis es. 29 Julianus Orat. VII. p. 231, A. Spanh. & Zev naree, 7 5 ti so after orona rai ones orona; erdu. Catalius 34, 21; sis quocunque placet tibi sancta nomine. Horatius Carm. saec. 15: sive tu Lucina probas vocari, seu Genitalis. Servius ad Ac. IV, 577, secundum Pontificum morem qui sic precentur : Jupiter omnipotens. vel quo alio nomine appellari volueris. Vergleiche auch Apulejus Met. XI. p. 254 f. Bip. 20 Cato de re rust, 139, Gellius II, 28. Macrobius III, 9. Festus v. tesen p. 272: si deus, si den es. Livius VII. 26; si divas, si diva. Arnobius III. p. 104; consuestis in precibus, sive tu deus es, sive dea dicere. 21 M. Antoninus V. 7. (Ich corrigire hier die vulgare Lesart nedlem in Hedison, der Pedicer d. h. Blackfeldbauer, im Gegensatz der Diakrier und Paralier; wie Piutarch v. Solon, p. 85, A. 94, E. und Schot. Aristoph, Vesp. 1262 beweisen.) Achulich zogen nach Petronius Sat. 44. in Rom verschleierte Matronen mit aufgelösten Haaren berfuss aufs Capitol und fiehten zu Jupiter um Regen. 22 Plutarch Mor. p. 238 239. Platon Alcib. II. p. 292 ff. Dasseibe bezeugt Xenophon Mem. I, 3, 2. von Sokrates: ευχετο πρός τούς θεούς άπλώς τ' άγαθά διδόναι, ώς τούς θεούς πάλλιστα είδύτας όποια άγαθά έστιν. Verglesche Valerina Max. VII, 2 ext. 1.

und das Bose versag' auch wenn wir es bitten. Solche Gebete, sagt Sokrates, gefallen Gott besser als alle Schlachtopfer; denn das wäre ja schrecklich zu denken, dass die Gotter auf unsere Gaben und Opfer schauten, nicht aber auf die Seele, ob sie heilig und gerecht sei ".

Vergleichbar dem angeführten Gebet der Athener ist die altrömische Litanei, welche die Arvalischen Brüder bei der jährlichen Flurenwelhe am eilsten Mai in ihren Processionen durch die Romische Feldmark sangen: Enos Lases juvate | Neve Juervem, Marmar, sins incurrere in picoris | Satur furere, Mars, limen saii, sta berber | Semunis alternel advocapit conctos | Enos, Marmar, iuvato | Triumpe, triumpe, triumpe! 24 d. h. Wolan ihr Laren helfet uns, lass' nicht die Seuche, o Mars, unsere Saaten weiter befallen, hore auf zu wüthen Mars, betrete deine Tempelschwelle, halte zurück deine Geisel, rufet an im Wechselgesange aile Semonen, Mars hilf uns, Triumpf, Triumpf, Triumpf! Achnlich ist auch die schöne Gebetsformel, deren die Hausväter sich bedienten bel den Sühnopfern für die auf ihren Aeckern begangenen Sünden, um Heil und Gedeihen für die Saaten und Früchte, für Hirten und Heerde zu erflehen: 25 Mars pater te precor quaesoque uti sies volens propitius mihi, domo familiaeque nostrae . . . ut tu morbos visos invisosque, viduertatem vastitudinemque, calamitates intemperiasque prohibessis, defendas, averruncesque; utique tu fruges, frumenta, vineta virgultaque grandire beneque evenire sinas, pastores pecuaque salva servassis, duisque bonam salutem valetudinemque mihi, domo, familiaeque nostrae . . . d. h. Vater Mars, ich bitte dich und flehe dich an, dass du wolwollend und gnadig sein mögest mir, meinem Hause und meiner Hausgenossenschaft ... dass du alle geschenen und ungeschenen Krankheiten, Noth, Verwüstung, Unglück und Unwetter verhinderest, abhaitest und abwendest, dass du Früchte, Getraide, Reben und Gesträuche gross werden und wol gedeihen. Hirten und Heerden gesund erhalten, und Gesundheit und Wohlergehen verlelhen mögest mir, meinem Hause und meiner Hausgenossenschaft . . .

Auch ist es eine leichtfertige Behauptung, die Heiden hätten ihre Gotter niemals um Tugend, sondern nur um Gesundheit und irdisches Glück gebeten. Ein Stoischer Heuchler oder ein Epicurischer Dichter (mit Hamann 1° zu reden)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Alcibiades II. p. 281. <sup>24</sup> Marini Atti de Fratelli Arvali tav. XI.I. und R. Klausen de carmine fratrom Arvalium p. 23 ff. dessen Erklärung ich in der Ueberretung gefolgt bin. Theilweise nhweichend bebersetuen Creuzer S. und M. II, 991 und Zell Ferienschr. II, 110 f. <sup>23</sup> Cato de re rust. 141. vergl. 83. Gelius XIII, 21. Mehr in Zells Ferienschräften II, 112 ff. <sup>24</sup> Hamann I, 456.

mochte allerdings beten: Gieb uns Gesundheit, für Tugend wollen wir selber sorgen: sutis est orare Joyem, quae ponit et aufert: det vitam, det opes; aequum mihi animum ipse parabo 27; aber die allgemeine Gesinnung der Heiden war dies nimmermehr. Kullimachus 28 betet: γαίρε πάτερ, χαϊρ' αυθι' δίδου δ' αρειήν τ' άφενος τε, δίδου δ' αρετήν τε και όλβον: Hell dir Vater, nochmals Heil, gib Tugend und Segen, gib Tugend und Glück. Ein Pythagorlscher Spruch sagt 19; ein geschwätziger unwissender Mensch beflecke durch seine Gebete und Opfer die Gottheit; nur der Weise sei Priester und Freund Gottes, nur er wisse zu beten. Bei Plutarch lesen wir 30; alles Gnte sollten die Menschen von den Göttern erbitten, vorzüglich aber richtige Gotteserkenntniss-Juvenal 31 lehrt: "dass der Mensch den Göttern theurer sei als sich selbst (earior est illis home quam sibi), und dass sie eben darum seine thörichten Bitten nicht erfüllten: beten solle ieder um eine gesunde Seele in gesundem Korper, um Starke des Geistes in Ertragung der Leiden dieses Lebens, um ein von Zorn und Begierde freies Gemüth; denn nur auf dem Wege der Tugend werde wahre Seelenruhe gefunden." Seneca 12 schreibt: rogu bonum mentem, bonam valetudinem animi, deinde corporls., sic vive cum kominibus tanquam deus vident, sie loguere eum deo tanquam homines audiant: und bei dem Sophisten Maximus von Tyrus helsst es: Jeder solle, wie Sokrates gethan habe, dessen Leben ein fortwährendes Gebet gewesen, nichts anderes von den Göttern erbitten. als Tugend der Scele, ruhiges Gemüth, ein tadelloses Leben und den Tod in froher Hoffnung 33,

In den Gebeten der Römer, die einen stärkeren Willen hutten als die Griechen, tritt besonders der Gluube an die Erhörung des Gebetes und die zwingende Magie desselben charakteristisch hervor. Die Worte sind kein leerer Schall, es ist eine Kraft in ihnen, dictaque pondus habent, singt einer ihrer Dichter<sup>14</sup>.

<sup>11</sup> Horatius Epist. I, 18, 111. 112. 2º Kallinnechus h. in Jov. 94 f. 2º Demophili sent. Phythag. To Ocellic Djune Gr. sent. I, p. 36; ydoinalyse Grypeness sai dinadig edypherese sin 30im et 33im et 33im

Sie glaubten, dass es Gebete gebe, wodurch Juniter gezwungen werde, seine Gegenwart beim Opfer dadurch kund zu thun, dass er es im Bliz auzände; so hahe Numa den Gott bewogen niederzusteigen, und Tullus Hostilius durch ein Versehen in der Beschwörung auf seln eigenes Haupt den Bliz gebracht 35. Ebenso glaubte man durch gewisse Gebetsformeln aus belagerten Städten die Schuzgötter derselben hervorlocken und dadurch die Feinde fürer Stärke berauben zu können 36; und noch zur Zeit des Plinius schrieb man dem Gehete der Vestallinnen die Kraft zu, entlaufene Sklaven, wenn sie die Stadt noch nicht verlassen, festzubannen 37. Doch sprechen auch griechische Sagen die Kraft der Gebete frommer Männer ziemlich stark aus. Hellas, wird erzählt, sei einst wegen der Frevel des Pelops mit allgemeiner Dürre und Unfruchtbarkeit geschlagen worden; da habe das Orakel erkiärt, wenn Acakus, der frommste unter den Menschen, für dasselbe bete, werde das Land von dem Uebel befreit werden. Es habe dann Acakus gebetet und dadurch bewirkt. dass es über ganz Hellas regnete und die Unfruchtbarkeit aufhörte 34, Gleicherweise sollen die Priester des Lakäischen Zens durch ihre Gebete und durch die Eintauchung eines Eichenzweiges in die Quelle Hagno, in Zeiten langer Trockenheit den Arkadern Regen erwirkt haben 36; und eben so erzählte man, dass die Insel Aegina ihren Wohlstand den Gebeten verdanke, welche die Sohne des Aeakus am Altar des Helleuischen Zeus für sie zum Himmel gesendet 40.

Platon sagt, für einen tugendhaften Mann sel das schönste und beste, was er thun könne, und was die Glückseligkeit seines Lebens am meisten fürdere, dass er die Götter mit Opfern verehre, und durch Gebete und Gelübde fortwährende Gemeinschaft mit ihnen unterhalte"; nile, die nitt Ueberlegung handeln, sollen beim Beginne jegliches Unternehmens, des geringen wie des grossen, zuerst Gott anrufen". In der ältesten Zeit, die ihrm Zabismus

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Plains II, S3, 140, XXVIII. 2, 15. <sup>36</sup> Die carmina exocutionis und devotionis stehen bei Macrobias Sat. III, 9. <sup>37</sup> Plinius XXVIII. 2, 13. Vestales nostrus hodie crediums nondum egressu nrbe mancipia fagitiva retienere in loco percentione. <sup>38</sup> Apollodor III, 12, 6. Diodor IV, 61. Panomini II, 29, 6. Scholiasta Pinduri p. 482 Boeckh. Vergreiche die bekannten alttestamentlichen Erzählungen von Elina, oben Anmerkung 4. <sup>38</sup> Pausunissi VIII, 33, 3. <sup>38</sup> Pindur Nem. V, 10 E. <sup>38</sup> Plaino de Liegg. IV, p. 336. <sup>49</sup> Platon Tim. p. 22, 4 E.; wornach er dann auch selbut verführt p. 57, 8, de Legg. IV, p. 347, 1. X. p. 193, 11. Epinomin p. 352, 10. Gleicherweise beginnt Demonshenes einen Rede zeig arvyrieve mit Anrulung der Gütter: zweiser pur 6. 24. vici 3 zeig niegen zu den. 24. <sup>38</sup> Plaino der Gütter: zweiser pur 6. 24. vici 3 zeig niegen. zwien.

zunächst stand, pflegte man vorzugsweise in der Stille der Nacht unter freiem Himmel mit unbedecktem Haupte die Gotter anzurufen 43; ganz hingegeben dem lebendigen Gefühl der Unendlichkeit, womit der Anblick des gestirnten Himmels die Seele erfüllt. Soust war die Zeit des Gebetes regelmässig am Morgen und am Abende 44, und beim Anfange wie beim Schlusse des Mahles 43. Ausserdem wurden nicht nur die religiösen Handlungen, die mit Opfern verbunden waren 46, sondern alle bedeutenden Momente des menschlichen Lebens mit Gebeten eröffnet. Die Versammiung des Volkes wie des Rathes 47, alle Kriegsunternehmungen 48, jeder Kampf und alie Wettspiele 49, sogar das Theater 10: alies ward mit Zeus, d. l. mit Gott begonnen. In Rom pflegte man nach Anordnung des Konigs Numa zu Anfauge jedes Jahres gewisse Gebete und Opfer für das Heil des ganzen Jahres darzubringen 51. Alle Wahleomitien eroffinete der präsidirende Magistrat mit einem solemne carmen precationis 52. ut ea res sibi magistratuique suo, populo plebique Romanae bene atque feliciter eveniret 33; ebenso alie Volksmusterungen auf dem Marsfelde 34 und alle Senatssitzungen 33; und gleicherweise begannen die Magistrate, namentlich die Consuin, als die Häupter der Republik, ihr Amt mit einer solemnis votorum nuncupatio im Tempel des Capitolinischen Jupiter 36. Von Scipio Africanus erzählt man, dass er niemals ein Geschäst unternommen, weder ein eigenes, noch ein öffentliches, bevor er in der Capelle dieses Stator urbis et imperii 57 einige Zeit im Gebete zugebracht habe 35. In der Kniserzeit findet sich auch der Gebrauch, dass für die Erhaltung des Fürsten, für seine glückliche Reise und Rückkehr, für die Genesung der Kniserin und ihre glückliche Niederkunft öffentliche Gebete

son indicas, und dasselbe behanptet Servius ad Ac. XI, 301 von den Romera: majores nullam orationem in invocatis manishus inchessabnta, sicut sunt ommes orationes claosis et Genechi. "Pindar Ol. I, 71 f. VI, 59 ff. mit den Scholiem p. 131. "Platon de Legy, X. p. 182, 188, Vergl. Heisiodus Opio. 355 ff. Boratius Od. IV, 5, 30 f. "Neuphon Hell, IV, 7, 4. Beckers Charlete I, 444 f. "S. Scholien Schrift über die Schinopfer p. 17 ff. "Acecimes adv. Timarchum 23. Demostheens adv. Acechines 100, Bekker. Thucydides VIII, 70. "Theresides II, 74. VI, 32. Livius XXIX, 27. XXXI, 5. 7. S. XXXIVI, 2. "Pausania V, 3, 14, 5. "Bemostheens adv. Midiam 51, 52. "Lucinum Peeudologist 7. T. III. p. 169 f. Reitz. of "Paymin metal vi degenor vigorem sinte sinteres visites sensites solent. "Service sind down, Novan' to phemisian sensation proposition alloquature, magistratus solent. "Scholiens Carmen precationis, quod praefari principum populum alloquature, magistratus solent. "Scholiens Carmen precationis, quod praefari principum populum alloquature, magistratus solent. "Scholiens XIV, 7, 9. Plinius paneg. I. "Soridius ex Ponto IV, 4, 29, 9, 29. Livius XXIX, 63. Tocitus Ann. XVI, 22. Lampidius v. Heliog. 15. "Ciecro Catall, I, 33, 3. "Valerum Max. I, 2, 2.

gehalten, Gelübde gethan und Weihgeschenke aufgestellt wurden 33; sowie überhaupt seit Julius Caesar an gewissen Jahrestagen allgemein für den Katser gebetet wurde 43.

Die äusseren Gebräuche beim Beten waren verschieden je nach der Gottheit, welche man anrief; als ullgemeine Vorschrift galt, mit keusehem Herzen den Göttern zu nahen. ", und zum Zeichen dessen mit unbefleckten, reinen Händen, daher, wie noch heute bei den Muhammednaren, jedem Gebete Wuschungeu, wenigstens Weihwassersprengungen voranglengen; Zu Deseidon streckte man die Hände gegen das Meer hin 12, zu den unterirdischen Göttern gegen die Erde 12, zu den überirdischen gen Himmel 12. Befand der Betende sich im Tempel, so richtete er sich gegen den Altar und das Bild der Göttheit 12; staud er vor dem Altare selbst, so fasste er dessen Hörner an 12. Waren es viele, bei feierlichen Opfern, so umstellten ise den Altar im Kreise, und im geneinsames Opfergebet, namentlich das der Frauen, hiess tigbi \(\theta \text{id} \text

<sup>50</sup> Tacitus Ann. III, 47, 71. IV, 17, XII, 68, XV, 23. 60 Dio Cassins XLIV, 16, LJ, 19, LIX, 3, Tertullianus Apolog. 30. Muster solcher Gebete geben Seneca Consol. ad Polyb. 31, 36, und Plinius paneg. 94. 42 Cicero de Legg. II, 8, ad divos adeunto caste. Vergl, die schöne Inschrift über dem Eingunge des Asklepions zu Epidaurus: ayror xui ryoio 3vidio; irra | Inneral ayreig d' fare, quarir com. Clemens Alex, Strom. V. 1. p. 652. Porphyrius de Abstin. II. 19. p. 136. (2 Jl. VI. 266 f. IX. 171. XVI, 230. XXIV, 305. Od. II, 261. XII, 336. Cato de re rust. 132. manus interluito. Oxidius Fast. IV, 778. haec tu conversus ad ortus ! dic ter, et iu vivo perlue rore manus. Scholiasta Cruquii ad Horatii Sat, II, 3, 282; solebant precaturi deos manus et pedes abluere. 61 Jl. I, 351. Pindar Ol. I. 71 f. VI, 58 ff. Virgilius Ac. V. 233. "4 wobej man nuch wol mit den Füssen auf die Erde stampfte (Cicero Tusc. II, 25, 60.), oder wenn man knieend hetete, mit den Händen die Erde schlug. Jl. IV., 568 mit den Scholien. Vergt. Jt. XIV, 272. Hym. in Apolt. 333 und Macrobius Sat. III, 9. 45 Pindar Ol. V. 11. 66 Vitruvius IV, 11. 67 Virgilius Ae, IV, 219, XII, 201. Ovidius Amor. I, 4, 27. Macrobius Sat. III, 2. 68 Aeschylus Sept. 250, Ag. 580 ff. Nenophon Anab. IV, 3, 19, Eustathius zu Jl. VI, 301 und die bei Spanhemius ad Callimachi hym. in Del, 258 abgehildete Minze. 69 Virgilius Ac. VIII, 68, XII, 172, Ovidius Fast, IV, 777, Latini Pacali paneg. 3, Isidorus Orig. XV, 4, 7, Clemens Alex. Strom, VII, 7, p 856. Ebenso thaten fast alle alteo Volker: die Indier, nach Luciauus de Salt. 17. T. H. p. 278; die Aegyptier, nach Apuleius Met. II, p. 44 Bip.; die Germanen, nach Grimms D. M. p. 21 f. und die Essener und altesten Christen, wie Gfrörer Gesch, des Urchristenthums III, 366 ff. nachweist. \* Aristophanes Eccles. 781 ff. Euripides Hel. 1195. Aristoteles de mundo 6, p. 400, 16. nartis al argenna aratifoner ta; gipas els ror olegror regas tomalurea. 3 Acechylus Prom. 1013.

palmas <sup>22</sup>. Auch warf man sich vor den Gotterbildern nieder <sup>23</sup>, und kässte ihnen Mund, Knite, Hände und Füsse <sup>23</sup>. Die Römer pflegten beim Beten das Huapt zu verhüllen, um Zerstreuung abzuwenden, und damit sie kein unhellbringendes Wort von aussen her vernähmen <sup>23</sup>; dann die Hand an den Mund zu legen und sieh dabel mit dem ganzen Körper umzudrehen <sup>25</sup>, und zwar bei gicklicher Veranlassung rechts hin <sup>23</sup>, bei unglicklicher links <sup>24</sup>; endlich nach verrichtetem Gebete sieh niederzusetzen: was verschieden gedeutet wurde, am wahrscheinlichsten als Vorzelten der Erhörung des Gebetes, und damit eine Pause sei zwischen dem Heiligen und den gewöhnlichen Geschäften des Lebens <sup>25</sup>. Auch Kniebengungen kommen zuweilen vor <sup>26</sup>, und dass man zur Erde niedergeworfen die Tempelschwellen küsste <sup>21</sup> und auf den Knieen Slufe für Sünfe den Götterbildern nahete, wie sehst Julius Casar gehan hat, als er nach vierfischem Triumpfe dem Capitolinischen Jupiter sein Daukgebet darbrachte <sup>25</sup>. Frauen wuschen bei grossen Calamitäten am Boden liegend mit ihren Hanren die Tempelschwellen <sup>25</sup>

Ich schliesse diese Zusammenstellungen mit einer Bemerkung des hell. Augustinus. "Die Betenden benehmen sich leiblich, wie einer, der flehend vor

<sup>&</sup>quot; Virgilius Ae. II, 153. III, 176. IV, 205. Horntius Od. III, 23, 1. " Aeschylus Sept. 92. 193. normation poirs dumoros. Caesar B. C. II, 5. ante simulaera projecti victoriam ab diis exposcere. "Cicero in Verrem IV, 43. 15 Plutarch Mor. p. 266, D. Servius ad Ac. VIII, 288. Nur zu Saluraus. Hercules und Honos betete man mit unverhülltem Haupte: Macrobius Sat. I., 8, 111, 6, Plutarch und Servius a. a. O. 36 Plining XXVIII, 2, 25. in adorando dexteram ad osculum referimus totumque corpus eircumagimus. Vergl. das în gyrum se convertere bei Livius V, 21. " Plautus Curcul. I. 1, 70. si deos salutas, dextrovorsum ceasco. Valerius Fl. VIII, 246. 3 Statius Theb. VI, 215. 3 Plutarch v. Numae p. 69, E. Ganz so, wie bei den Juden der Talmud im Orach Chajim c. 93 lehrt: Saume eine kurze Zeit vor dem liebete, damit du dein Herz für das Gebet vorbereiten könnest, und eine kurze Zeit nach dem Gebete, damit der Dienst Gottes dir nicht als eine Last erscheine, von der du wegzueilen strebest. \*\* Theophrast Char. 17 al. 30. Petronius Sat. 133. posito in limine genu sie deprecatus sum nunina. "1 Lucretius V. 1199 f. procumbere humi prostratum et pandere palmas ante deum delubra. Ovidius Met. I, 375 f. Ut templi tetigere gradus, procumbit nterque Pronus humi, gelidoque pavens dedit oscula savo. Vergl. Tibullus I, 2, 85 f. Arnobius I. p. 29. " Dio Cassius XI.III, 21. 700; άντηλασμούς τους δε το Καπιτολίο τους γόνασε ἀντόμιχήσατο, 31 Polyhius IX, 6, 3, οι γονοϊκες... πλύνουσαι rai; nona; ra rar legar idage, rouro yan aurai; Dos inti nonir. Grar re; Mongren; tir natelda saralaudirs sirduro; Livius III. 7: stratae passim matres, crinibus templa verrentes, XXVI, 9: undique matronae circa deum delubra discurrunt, crinibus passis aras verrentes, nixae genibus, supinas manus ad coclum ac deos tendentes. Silius Ital. VI, 568. Lucanus II, 30 ff. Statius Theb. IX, 638. Claudianus in laude Serenae 225.

einem anderen erscheint, sie beugen die Kulce, strecken die Hände aus, werfen sich zur Erde und wählen andere Mittel, thre Gefühle zu versinnlichen. Gott kennt zwar ihren Willen und ihr Gemüth ohne sinnliches Zeichen; aber der Mensch erweckt sich selbst dadurch, desto mehr, eifriger und demüthiger zu beten. Und ich weiss, dass diese Bewegungen des Korpers nicht ohne vorhergehende des Gemüthes geschehen, und durch die sichtbare auch die innere unsichtbare Bewegung rhöht werde"

<sup>&</sup>quot;Augustimus de cara gerende pro mortuis 7 Op. tom. VI. p. 800, A. B. Murr. — Ein Freund (II. M.) schreibt mir: "Schon aus der Emigung von Seele und Leib folgt ja als Gesetz, dans der Seele Bewegung eine gleiche des Leibes fordere. — Be der gottliche Sohn seine Verhältrung im Vater sahen sah, das er Heil erfehte für alle, die an ihn glauben würden, und da er das Brod des ewigen Leibes segnete: da hold das Gefühl sen. Auge gen linmenel; das er trauerte und zagle, da seine Seele sich zum Tode betröhte: da warf das Gefühl den Leib zu Boden. — Wie bliebe wol, was den ganzen Menschen ergreift, dem Leibe freund! Wer den sinalichen Ausdruck der Andacht bemunt, beengt die Seele zugleich und entzicht ihrer Hidle die göttliche Heiligung; als verwaltende Richtung ist das ein Zeichen armer Zeiten."

#### VORLESUNGEN

#### I. DER THEOLOGISCHEN FACULTÄT.

PROVESSON DR. HELM liest: 1) Moraltheologic, nach Stapf's Theologia moralis, Oeniponti 1836, wöchentlich 5mal von 11-12 Uhr; 2) Pastoratheologic, a) den didaktischen Theil, mit Hinwelsung auf Gollowitz Pastoraltheologic, Regensburg 1836 und auf Hirscher's Katechetik, Tübingen 1841, b) den liturgischen Theil, mit Hinwelsung auf Mahrzohi's Liturgia sacra, Lucernae 1834, wöchentlich 4 mal von 6-7 Uhr Morgens.

Provessor Dn. Reissmann: 1) Auslegung des Propheten Ezechiel, wöchentlich 5 mal von 10—11 Uhr; 2) Hebräische Sprache, nach eigenem Plane, I. Cursus, wöchentlich 2 mal von 2—3 Uhr, II. Cursus, wöchentlich 2 mal in noch zu bestimmenden Stunden; 3) Chaidäische und Syrische Sprache, nach Jahn, in schicklichen Stunden; 4) Arabische Sprache, nach Oberleitners fundamenta linguae arabicae, mit praktischen Uchnugen aus desselben Chrestomathia arab. Wien 1823, in schicklichen Stunden.

Paorasson Da. Schwar: 1) Kirchengeschichte, IV. und V. Periode, von der Reformation bis auf die nenere Zeit, mit Hinweisung auf das Lehrbuch von Alzor, Mainz 1841, fäglich von 8-9 Uhr.

Paoresson, Da. Bæprisen: 1) Specielle Dogmatik, nach Klee (äglich von 9-10 Uhr; 2) Religionsphilosophie uach den einschlägigen Schriften von Staudenmaier, wöchentlich 4 mal in noch zu bestimmenden Stunden.

# II. DER JURISTISCHEN FACULTÄT.

HOFRATH und Professor Dr. von Linck liest: Gemelnes deutsches und bayerisches Territorial-Staatsrecht, täglich von 8-9 Uhr und ausserdem noch wöchenlich 2-3 mai in schlektiehen Stunden. Professor Dr. Albrecht: 1) Gemeines deutsches und bayerisches Kirchenrecht der Katholiken und der Protesfanten, nach Walter, fäglich von 7-8 Uhr; 2) Civil- und Struf-Processprakticum aus dem Standpunkte des bayerischen Processrechtes, wöchentlich 4 mal von 8-9 Uhr; 3) Geschichte der reichsgerichtlichen Civilprocedur, wöchentlich 3 mal von 3-4 Uhr publice.

PROFESSOR DR. EDEL: Gemeinen und bayerischen Strafprocess, nach eigenem Plane und dem Gesetzbuche, wöchentlich 5 mai von 9-40 Uhr.

PROFESSOR DR. MUELLER: 1) Genetines deutsches Privatrecht nach Kraut's Grundriss, täglich von 10-11 Uhr; 2) gemeines deutsches und bayerisches Lehnrecht nach Mayr's Handbuch, wöchentlich 3 mal von 11-12 Uhr; 3) deutsche Rechtsalterthämer, wöchentlich 2 mal von 11-12 Uhr publice.

Paoresson Da. Head: 1) Gemeines deutsches Privatrecht, anch eigenem Plane mit Hinweisung auf Phillips Grundsatze des gemeinen deutschen Privatrechts, (2. Auflage), täglich von 11-12 Uhr; 2) gemeines deutsches und bayerlsches Lehenrecht, nach eigenem Plane, mit Bezugnahme auf Mayr's Handbach des gemeinen und bayerischen Lehenrechtes, wochentlich 3 mal in noch zu bestimmenden Stunden; 3) das altgermanische Gerichtswesen, nach den Werken von Rogge und Unger, wochentlich 1 mal in einer gelegenen Stunde, publice.

Paoresson Da. Breiterbach: Pandecten, nach Mühlenbruch's Lehrbuch des Pandecterrechts, täglich von 7-9 und von 3-4 Uhr.

# III. DER STAATSWIRTHSCHAFTLICHEN FACULTÄT.

Paorzsson Da. Gezen liest: 1) Laudwirthschaftslehre, nach seinem Lehrbuche, in noch zu bestimmenden Stunden, und wird die practische Anschauung leiten, welche das Winter-Collegium ergänzen muss; 2) Forstwissenschaft, unter Hinweisung auf Hundeshagen, — Forisetzung mit dem Schlusse der Forstbotanik, säglich von 10-11 Uhr; 3) Technologie, mit chemischen und mechanischen Demonstrationen, und Benützung des technologischen Cabinetes in Vorzeigung roher Stoffe, Fabricate, Modelle und Apparate, zum Thelle nach Ber-

noulli (2. Auflage, Basel 1840), zum Theile nach seiner landwirthschaftlichen Technologie, wöchentlich 4 mal von 8-9 Uhr; 4) Bergbaukunde nach Brard und Hartmann, in noch zu bestimmenden Stunden; 5) erbietet Derseibe sich auch zu einem Examinatorium und Repetitorium über alle Theile der Forstwissenschaft.

PROFESSOR DR. EDEL: Polizelwissenschaft und Polizelrecht, mit Hinweisung auf R. Mohl's Lehrbücher und auf die bayerische Polizelgesetzgebung, wöchentlich 6 mal.

Paoresson Da. Denes: 1) Encyclopādic, Methodologie und Litterārgeschichte der Cameralwissenschaften, nach K. H. Ban's Grundriss, Heidelberg 1825, wöchentlich 2 mal in noch zu bestimmenden Stunden; 2) Nationaloconomie nach K. H. Ban's Grundsätzen, in noch zu bestimmenden Stunden; 3) Fünanzwissenschaft, mit besonderer Rücksicht auf die bayerlsche Finanzgestergebung nach K. H. Ban's Grundsätzen, wöchentlich 6 mal von 2-3 Uhr; 4) Derseibe erbietet sich auch zu einem Examinatorium und Repetitorium über Polizei, Nationaloconomie und Finanzwissenschaft.

FORSTACTUAR FORRSTER: 1) Practische Geometrie, wöchentlich 2 mal von 7-8 Uhr; damit werden verbunden Excursionen und Uebungen im Freien; 2) Planzeichnen, wöchentlich 4 mal von 7-8 und 1-2 Uhr; 3) Jugdkunde, nach Hartig's Lehrbuch für Jüger, in noch zu bestimmenden Stunden.

# IV. DER MEDICINISCHEN FACULTÄT.

MEDICINALRATH und Professor Dr. von D'OUTREPONT liest: 1) Geburtshülfliche Clinik in Verbindung mit Touchirübungen und einem Repetitorium und Examinatorium, (fäglich von 8-9 Uhr; 2) geburtshülflichen Operationscursus, täglich von 2-3 Uhr.

Hoffart und Paofesson Dr. Texton: 1) Augenkrankheiten, nach Beck und Chelius, wochentlich 3 mai von 3-4 Uhr; 2) Instrumentenlehre, nach Blasius, Serrig und Krombholz, mit Benützung der Instrumentensammlung der Universität, offentlich und unentgelllich, 3) leitet Derselbe die Uebungen der Studirenden in den chirurgischen Operationen an Leichen, nach seinen Grund-

- zügen (Würzburg bei Stahel) privatissime; 4) chirurgische und Augenklinik, täglich von 10-11 Uhr, im Julius-Spitale.
- Hofnatu und Paofesson Dr. Muenz: 1) Anatomie des Menschen, nach seinem Handbuche, wöchentlich 5 mal von 11-12 Uhr; 2) Zootomie, nach Wagner's Lehrbuch der vergleichenden Anatomie; wöchentlich 4 mal von 3-4 Uhr; 3) leitet Derselbe die Secirübungen in der anthropotomischen und zootomischen Anstalt; 4) Repetitorium und Examinatorium über menschliche Anatomie, prieatissine.
- Hoffatti und Professor Dr. von Marcus: 1) Specielle Therapie, als Schluss, die Krankheiten der Unterleibsorgane und die Geisteskrankheiten, wöchent-lich 6 mal von 7-8 Uhr; 2) medicinische Klinik, täglich von 9-10 Uhr, im Julius-Hospitale.
- Paoresson Da. Nann: 1) Allgemeine Pathologie, nach seinem Grundriss der allgemeinen Krankheitsiehre, Warzburg 1839, woehentlich 5 mal von 9-10 Uhr; 2) allgemeine Therapie, nach seinem Handbuch der allgemeinen Heilungsiehre, Würzburg 1839, wöeltentlich 5 mal von 10-11 Uhr.
- Professor Dr. Hessler: 1) Besondere Physiologie des Menschen, nach eigenem Plane mit Beziehung auf die Werke von Bardach, Müller, Tiedemann u. A., wochentlich 5 mal von 2-3 Uhr; 2) besondere Psychologie, nach Hartmann, wochentlich 3 mal von 4-5 Uhr.
- PROFESSOR DR. RINECKER: 1) Poliklinik, täglich von 11-1 Uhr; 2) Kinderkrankheiten, nach Joery, wächentlich 3 mal; 3) Hautkrankheiten, nach Cazenave und Schedel, wächentlich 2 mal.
- Professor Dr. Schmitt: 1) Stratsarzneikunde, nach Henke und Frank, wochentlich 3 mal von 3-4 Uhr; 2) Veterinärmedicin, nach Veith, wöchentlich 2 mal von 2-3 Uhr.
- Paoresson Da. Adelmann: Augenheilkunde nach Jüngken und Chelius, in Verbindung mit ophthalmiatrischer Poliklinik, wöchentlich 4 mal von 7-8 Uhr und 2 mal von 1-2 Uhr.
- Professon Dr. Heine: 1) Operationsübungen und physiologische Experimente mit dem Osteolom, wöchenslich 2 mai; 2) Beiträge zur Lehre von der Wiederrzeugung der Knochen, mit Nachweisung darauf bezüglicher Präparate, in noch zu bestimmenden Stunden.
- PRIVATIOCENT DR. Monn: 1) Ueber syphilitische Krankheiten, nach Ricord, wöchentlich 2 mai in einer Nachmittagsstunde, 2) erbietet sich Derselbe zu

einem Repetitorium und Examinatorium über die gesammte specielle Pathologle und Therapie.

Patvathocent Din Schenk: 1) Allgemeine Botanik (Anatomie und Physiologie der Pfanzen;) 2) medicinische Botanik, mit Zugrundlegung der bayerischen und preussischen Pharmacopoe; 3) Toxicologie, mit vorzoglicher Rücksicht auf die Giftpflanzen; 4) Repetitorium und Conversatorium über Botanik und Arzneimittelichre; 5) botanische Excursionen, wöchentlich 1 mal, verbunden mit Demonstrationen der Pflanzen.

Paivathogent Da. Honn: 1) Experimental-Physiologie: a) das Leben des Blutes und die Gesetze des Kreislaufs darsteilend, mit besonderer Rücksicht auf sein hie über erschienenes Handbuch (Würzburg bei Stahel), wöchentlich 3 mal; b) gibt Derselbe einen Experimental-Cursus über Nerven-Physik, nach eigenen Untersuchungen mit Benützung der Werke von Carl Bell, Joh. Müller u. s. w., wöchentlich 3 mal; 2) Geweblehre nach Schwann, Berres, Valentin u. s. w., wöchentlich 2 mal; 3) Untersuchungen im Gebiete der Pathologie über Blut und Kreislauf, gestützt auf seine im Handbuche gegebenen physiologischen Resultate, wöchentlich 2 mal.

Pauvarnoczer Da. Schuber: 1)Physiologische Chemie, nach Dr. J. F. Simons Chemie der näheren Bestandtheile des chemischen Korpers, Berlin 1840. in wochentlich 5 Stunden; 2) Analytische Chemie, nach Dr. A. Buchners Lehrbuch der analytischen Chemie und Stochiometrie, Nürnberg 1836. in wochentlich 5 Stunden. Hiemit steht in Verbindung eine täglich 3 ständige Uebung in chemischen Untersuchungen mit besonderer Berücksichtigung der gerichtlichen Chemie bei Vergifungen, Apothekenvisitationen etc.; 3) Technische Chemie, nach Dr. F. Kohlers Chemie in technischer Beziehung, Berlin 1840. in wöchentlich 5 Stunden; 4) Repetitorium über sämmtliche pharmaceutische Wissenschaften, als Schlussvorbereitung zur pharmaceutischen Staatsprüfung mit Vorzeigung der Arzneikorper, Präparate und Pflanzen, nebst praktischen Uebungen. Die tägliche Stundenzahl wird sich nach der Frist tichten. in welcher das Ganze abgeschlossen werden soll.

#### V. DER PHILOSOPHISCHEN FACULTÄT.

PROFESSON DR. DENEMBER Hest: 1) Propadeutik des historischen Studiums, als Einicitung zu seinen Vorlesungen über allgemeine Geschichte, mit Hinweisung auf Rühs; 2) allgemeine Geschichte alter Zeit, für die Candidaten des ersten philosophischen Cursus, nach Wachler, wöchentlich 5 mai von 10—11 Uhr; 2) aligemeine Geschichte neuerer Zeit, für die Candidaten des zweiten philosophischen Cursus, nach Wachler, wöchentlich 5 mai von 7—8 Uhr.

Paorsson Da, Faoshilen: 1) Aesthetik als Philosophie der Kunst, mit specieller Entwicklung der einzelnen Künste, nach eigenen Ansichten unter Hinweisung auf die Aesthetik von Grohmann, wochentlich 5 mai von 10—11 Uhr; 2) Geschichte der Kunst in Verbindung mit den Vorträgen über Aesthetik; 3) allgeneine Paedagogik und Didaktik, jen ench Stapf's Erzichungslehre im Geiste der katholischen Kirche, diese nach eigenen Ansichten, wochentlich 4 mai von 7—8 Uhr; 4) Geschichte der Erzichung, von den ältesten bis auf die neuesten Zeiten, mit Hinweisung auf Schwarz, im Anfange der Vorträge über Paedagogik.

Hoffmath und Professon Dr. Obann: 1) Den zweiten Theil der Physik, die Lehre von der Electricität, dem Gaivanismus und Magnetismus, nach Eisenloh'rs Handbuch der Physik, und den zweiten Theil der allgemeinen Chemie nach Liebig's organischer Chemie, täglich von 9—10 Uhr; 2) analytische Chemie mit Sücchlometrie, nach Osann und Rose in noch zu bestimmenden Stuuden.

PROFESSON DR. LEIBLEIN: 1) Allgemeine Naturgeschichte, und zwar den zoologisch-botanischen Theil derselben für den ersten philosophischen Cursus, nach eigenem Plane mit Hinweisung auf Burmeister's Handbuch der Naturgeschichte, Berlin 1837, wöchentlich 5 mal von 2—3 Uhr; 2) Naturgeschichte der Wirbeithiere, nach seinen Grundzügen einer methodischen Uebersicht des Thierreichs, (Würzburg 1839), wöchentlich 2 mal von 11—12 Uhr; 3) allgemeine Botanik, nach vorausgeschickter Lehre vom Baue und den Lebenserscheinungen der Pflanzen überhaupt, sowie der botanischen Systemkunde, die Uebersicht des Pflanzenreichs nach seinen Hauptabtheilungen in Familien und ihren bemerkungswerthen Gatungsrepräsentanten, nach eigenem Plane mit Bebenerkungswerthen Gatungsrepräsentanten, nach eigenem Plane mit Be-

nutzung von Bischoff's Lehrbuch der Botanik, Stuttgart 1834—40, wöchentlich 3 mal in passenden Stuuden; 4) medleinische Botanik, nebst Berücksichtigung der wichtigsten Culturpfanzen mit praktischen Demonstrationen an
Exemplaren aus dem botanischen Garten und aus der Wildniss, wöchentlich
4 mal von 7—8 Uhr, nach Bischoff's Grundriss, Heidelberg 1831; 5) Anteitung zum Zergliedern und Bestimmen von Pflanzen, zu gelegenen Stunden,
tielis im botanischen Garten, theils auf Excursionen in der Umgegend.

Professor Dr. Horrmann: Moral - und Rechtsphilosophie, unter Hinweisung auf Rixner, wechentlich 5 mal von 8-9 Uhr.

Phorzsson Da. Ruppe: 1) Allgemeine Naturgeschichte, den mineralogischen Theil derseiben, nach eigenem Plane mit Hinweisung auf Walchner's Lehrbuch der Mineralogie, Stuttgart 1840, wöchentlich 3 mal von 11-12 Uhr; 2) Geognosie nach eigenen Heftenmit besonderer Berücksichtigung von Buckland's Geognosie, wöchentlich 3 mal von 11-12 Uhr; 3) plnarmaceutische Waarenkunde, nach Wigger's Grundriss der Pharmacognosie, mit steter Rücksicht auf Pharmacodynamik, wöchentlich 3 mal von 4-5 Uhr, privatlissime.

PROFESSON DR. VON LASAULES 1) Gricchische Lättleraturgeschichte, wöchentlich 3 mai, Montags, Mittwochs, Freitags von 7-8 Uhr; 2) Taciti Germania, wöchentlich 2 mai, Dinstags und Donnerstags, von 7-8 Uhr.

PROFESSOR DR. LUMWIG: 1) Neuere Geschichte, nach Raumer's Geschichte Europa's seit dem Ende des fünfzehnten Jahrh., Leipzig 1832. 2) alte Geschichte, nach Leo.

Paorrsson Da. Mayra: 1) Trigonometrie und Curveniehre, weelentlich 3 mal von 3—4 Uhr; 2) Anwendung der Mathematik auf Technologie, Forstwissenschaft und Nationalokonomie, in noch zu bestimmenden Stunden, prieattstime; 3) mathematisch - physicatische Geographie, nach Berghaus, wöchentlich 5 mal von 8—9 Uhr; 4) Astronomie, nach Piazzi, wöchentlich 3 mal von 3—4 Uhr.

PROFESSON DR. CONTERN: 1) Allgemeine Litteraturgeschichte, nach Fr. Schlegel, wochentlich 3 mal von 3-4 Uhr; 2) Encyclopädie und Methodologie des academischen Studiums, mit Hinweisung auf Schelling und Scheidier, wochentlich 3 mal in noch zu bestimmenden Stunden; 3) neuere bayerische Geschichte, nach eigenem Plane mit Hinweisung auf Aretin, wöchentlich 2 mal von 3-4 Uhr.

Professon Dr. Rruss: 1) Geschichle der deutschen Litteratur, verbunden mit deutscher Handschrittenkunde, nach Koberstein und Hoffmann, wöchentlich 2 mal zu gelegenen Stunden, unentgeltlich; 2) Erklärung der Gedichte Walther's von der Vozelweide, wöchentlich 2 mal.

Unentgeltlichen Unterricht in der Tonkunst, sowohl in der Instrumentalals Gesang-Musik, erhalten die Studirenden in dem musikalischen Institute. Höhere Zeicheukanst lehrt Professon Stornn; Kupferstecherkunst Buttnakuskn; Retikanst Schnift; Fechkanst Burnokss.

Die Universitäts-Bibliothek steht offen am Montag, Dinstag, Donnerstag, Freitag und Samstag von 9-12 Uhr, dann am Montag, Dinstag, Donnerstag und Freitag von 2-4 Uhr.

Das antiquarische Museum und das Münz-Cabinet am Samstag v. 11-12 Uhr.

Das ästhetische Attribut am Samstag von 10-12 Uhr.

Das technologische Cabinet am Mittwoch und Samstag von 3-4 Uhr.

Das physicalische Cabinet am Mittwoch und Samstag von 3-4 Uhr.

Die Sternwarte am Samstag von 2-4 Uhr.

Das chemische Laboratorium und die pharmaceutische Sammlung am Samstag von 10-12 Uhr.

Die zoologisch-botanische Abtheilung des Naturalien-Cabinets am Samstag von 9-11 Uhr.

Die mineralogische Abtheilung desselben am Mittwoch von 3-5 Uhr.

Der botanische Garten, täglich mit Ausnahme der Sonn- und Feiertage von 9-11 und von 3-4 Uhr.

Die anthropotomische Sammiung am Montag von 9-12 Uhr.

Die zootomische Sammlung am Donnerstag von 9-12 Uhr.

Das chirurgische Instrumentarium am Mittwoch und Samstag von 1-2 Uhr.

## VERZEICHNIS

DEB

# VORLESUNGEN

WELCHE

#### AN DER KÖNIGLICH-BAYERISCHEN

# JULIUS-MAXIMILIANS-UNIVERSITÆT

z U

# WÜRZBURG

IM SOMMER-SEMESTER 1843

GEHALTEN WERDEN.

MIT EINER ABHANDLUNG DES PROFESSORS VON LASAULX ÜBER DEN FLUCH BEI GRIECHEN UND RÖMERN.

WÜRZBURG

GEDRUCKT BEI FRIEDBICH ERNST THEIN.
(ZU HABEN BEI VOIGT UND MOCKER)

N 2 N 3

Das Semester beginnt gesetzlich am 24. April,

## DER FLUCH BEI GRIECHEN UND RÖMERN!

# EBNST VON LASAULX.

Mit dem Glauben an die magische Kraft des Willens im Gebete hängt nothwendig zusammen der Glaube an die Macht des Fluches, der sich neben jenem gleichfalls bei allen Völkern des Alterthums findet. Alles in der Welt beruht weseutlich auf der Kraft des Willens, der, unbewusst in der Natur, bewusst in der Menschenwelt, überall der eigentliche Feuerherd des Lebens ist? In der Rede des Menschen spricht sich dieser substantielle Wille, in welchem die Krafte des Lebens urspringen, vorzüglich in solchen Worten aus. von denen man sagt, dass der Mensch

1 \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fortsetzung des vorigjährigen Osterprogramms über die Gebete der Griechen und Römer. <sup>2</sup> Ich berufe mich auf die geistvolle Schrift von Arthur Schopenhauer über den Willen in der Natur, Frankfurt 1826. Die Christophobie des Verfassers beklage ich um so mehr, je mehr ich die sonst beurkundete männliche Sinnesart desseiben achte.

seine Seele hineingelegt habe, sei's in Liebe oder Hass<sup>2</sup>, dass sie vom Herzen kommen und eben darum, weil eine Herzkraft in ihnen ist, wieder zum Herzen dringen. Denn was in die Seele eindringen soll, muss aus der Seele kommen. Es löst sich in solchen Worten von der Seele des Sprechenden etwas ab, und dringt wie ein Pfeil des Willens in die Seele dessen, zu dem sie gesprochen werden. Je nachdem nun der Wille des Sprechenden ein guter oder böser ist, sind es auch die in der Gluth des Willens gebornen Worte: es ist mit ihnen, je nachdem sie aus einem guten oder bösen Willensgrund kommen, ein böser oder guter Geist, der Same zu einer guten oder büsen geistigen Geburt, ein Segen oder Fluch verbunden: kurz sie erzählen nicht, sie schaffen und zerstören.

Dass alle Magie auf solcher Projection des Willens beruhe, wird von denen, welche die Sache aus Erfahrung kennen, nicht bezweifelt ': das mit Inbrunst des Willens ausgesprochene Wort hat Zauberkraft in sich; daher auch bei Griechen und Römern der Begriff der Magie meist an das Wort, namentlich an das potenzirte, belebte Wort, an den Gesang, geknüpft ist ''. Von  $\beta \dot{\alpha}'_{\lambda} \omega$ , ich spreche, ist  $\beta a \sigma x a i \nu \omega$ , fascino, besprechen, beschreien, behexen 's, mit  $x a \dot{\lambda} \omega$ , ich rufe, hängt zusammen  $x \eta \dot{\lambda} \iota \omega$ , besprechen, bezaubern,  $x \dot{\iota}_{\lambda} \dot{\lambda} \eta a_i \omega$ , Besprechung, Bezauberung,  $x \dot{\iota}_{\lambda} \dot{\lambda} \eta \partial_i \omega$ , Zaubergesang '\*. Von  $\dot{\alpha} \dot{\omega} \dot{\omega}$ , singen, derivit  $\dot{\epsilon}_{\lambda} \dot{\alpha} \dot{\sigma} \omega$ , singen, derivit  $\dot{\epsilon}_{\lambda} \dot{\alpha} \dot{\sigma} \omega$ , scanto,

<sup>3</sup> Franz Banders Theorie des Opfers p. 108. 4 Vergl. die von Schopenhauer p. 116 ff. angeführten Stellen aus Theophrastus Paracelsus, sowie Rixner und Siber's Leben berühnter Physiker 1, 48 f. 114. 5 Ausführliche Nachrichten über die Magie der verba et incantamenta geben Plinius XXVIII, 2. 3. 4. Martianus Capella IX §. 926 ff. und Caspar a Reies Elysius jucundarum quaestionum campus, Bruxellae 1661 p. 139 ff. 5 Vergl. darüber die Abhandlung von Plularchus Mor. p. 680 ff. Sylb. Heliodorus III, 7. Plinius VII, 2, 16. 5 Im Deutschen galan = canere und incentare. Grimms D. M. p. 582.

heraussingen, wegzaubern,  $ta\phi\delta\omega$ , incanto, dazusingen, besänstigen, heilen,  $ta\phi\delta\eta$ , incantatio, Zaubergesang,  $ta\phi\delta\phi$ , incantator, Zauberer. Ebenso betrachten die Alten  $ta\lambda\omega$ , ziehen,  $\theta\delta ta\lambda$ , zubern, und  $\theta\delta ta\lambda$ , wollen und durch den Willen beugen, als verwandte Worte t: was zwar sprachlich falsch, dem Gedanken nach richtig ist. Nach diesem Zusammenhang der Begriffe kann es nicht befremden, wenn in der Odyssee eine  $ta\lambda\omega$  erwähnt wird, wodurch das Blut einer frischen Wunde gestillt worden t, und in späterer Zeit einem Päan des Sophokles die Kraft, Stürme zu beschwichtigen, zugeschrieben ward t; wenn wir in merkwürdiger Uebereinstimmung bei Indiern t, Griechen t und Römern t die Anwendung von Zauherformeln gegen das Lehen eines Menschen gesetzlich bestraft; in den Römischen zwölf Taseln die carmina, wodurch dem Wachsthum der Feldfrüchte geschadet, oder diese von des Nachbars Acker weggezogen würden, streng verboten t; und bei dem ältern Cato, der sonst kein

<sup>7</sup> Apollonius Lex. Hom. p. 86, 32 Bekker, Etymol. M. p. 445, 2 Sylb. Nicephorus schol. ad Synes. p. 360, B. C. Etymologisch aber ist, wie Riemer gezeigt hat, 9½γεν nur eine Dialektsform für δ½γεν, dieses aber Acolisch für β½γεν d. i. μ½γεν, mulcere, schmelzen, durch magnetische Manipulation, die den Alten wohl bekannt war: Solonis fr. IV, 62 p. 78 Bach. \* 0 d. XIX, 457. Schol. Vilois. zu Jl. XV, 393. Aeschylus Ag. 993 Well. Apuleius de Magia 40 p. 552 Hildebr. Martianus Capella IX \$. 926. Eine andere ἐντφόγ der Hekate bei Nicephorus a. a. O. p. 402. \* Philostratus v. Apoll. VIII, 7, 8. ½ Manus IX, 290. ½ Platon de Legg. XI p. 269. 270 Bekker. ½ Plinius XXVIII, 2, 17: qui malum carmen incantasset. ½ ne quis alienos fructus excantassit, neve alienam segetem pellexerit: Plinius a. a. O. und XXX, 1, 12. Seneca Q. N. IV, 7. Tibullus I, 8, 19. Virgilius Ecl. VIII, 99 mit Scrvius, und Martianus Gapella IX \$. 928: cantibus glandem mesesceput transire. Dass dergleichen wirklich vor Gericht geklagt wurde, beweist die von Plinius XVIII, 6, 42 ft. erzählte Geschichte. Auch Hesiodus Op. 464 scheint sich auf diesen Volksglauben zu beziehen; für das deutsche Alterhum vergl. Grimms D. M. p. 617.

abergläubischer Mann war, wirkliche Incantationsformeln zur Heilung von Luxationen bei Thieren finden <sup>14</sup>.

Auf derselben Zauberkraft des Willens, der im Worte sich formirt hat, beruht der Glaube an die Macht wie des Segens so des Fluches; und wie der Wille des Menschen Gutes und Böses in sich schliesst, os spielen auch in seinem Ausdruck durch das Wort beide Begriffe mannigfach in einander. ἀρά heisst Gebet b und Fluch (denn der Fluch ist nur ein umgekehrtes Gebet, wie dieses ein umgekehrter Fluch), ἀρητήρ, Beter, ἀρατήριον, Fluchstätte. Gleicherweise bezeichnet das Lateinische Wort devotio beides, eine fausta precatio b und eine dira imprecatio , pa preces selbst sowol Bittgebet, als Fluchgebet begeich und sacer heilig und verflucht.

Historisch war bekanntlich der Fluch nirgendwo mehr ausgebildet als bei den Hebriern. Die ältesten Flüche in der Genesis gehen von Jehova selbst aus: der erste ist gerichtet gegen die verführende Schlange: dass sie auf dem Bauche kriechen und Staub fressen solle ihr Leben lang, und gegen das Ackerland des gottflüchtigen Menschen: dass es ihm Dornen und Disteln trage und er im Schweisse seines Antlitzes des Lebens Nothdurft ihm abringen solle 19; der zweite trifft den Brudermürder Kain ob des himmelschreienden Blutes Abels, das die Erde getrunken habe 20. Die aus der Zeit der Patriarchen erwähnten Flüche sind Vaterflüche: Noachs gegen Kanaan den Soln Chams, der seines Grossvaters Scham

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Cato de re rust. c. 160 al. 161. <sup>15</sup> Jl. XV, 378. XXIII, 199. Pindarus Isthun. 5, 40. Herodotus VI, 63. Valkenner zu Euripides Phoen. 70. Etymologisch scheint äğö nicht wie das Etym. M. p. 134, 11 will, παρά το στρεπ τὰς χείρας εὐχομένοις, sondern desselben Stamms mit orare, wie ἀργτίχο — orator, ἀρατίχου — oratorium beweisen. <sup>16</sup> Apuleius Met. XI, 16. <sup>17</sup> Corn. Nepos v. Alcib. 4, 5. Macrobius Sat. III, 9. Apuleius Met. IX, 21 mit Hildebr. Anm. p. 806. <sup>18</sup> Markland zu Statius Silv. V, 2, 81. <sup>19</sup> Moses I, 3, 14. 17 ff. <sup>20</sup> Moses I, 4, 11.

aufgedeckt, und Jacobs gegen seinen Erstgebornen Ruben, der das Ehebett seines Vaters entweiht hatte 21. Später gab es in Palästina auch eine allgemeine Segen - und Fluchstätte. Moses hatte den Israeliten geboten, wenn sie das Land Kansan eingenommen und seine Bewohner vertilgt hätten, sollten sie auf den einander gegenüberliegenden Berggipfeln Grisim und Ebal bei Sichem Altäre errichten, und, in zwei Haufen getheilt, die einen von Garizim aus den Segen sprechen über alle, die dem Gesetz treu blieben, und die andern auf Hebal Amen dazu sagen, und nun ihrerseits alle Uebertreter des Gesetzes feierlich verfluchen, welchen Fluch dann die auf Grisim durch ihr Amen bestätigen sollten. Die Segenssprüche und Flüche selbst sollten sie auf die beiderseitigen Opferaltäre eingraben; was dann auch unter Josua geschehen ist 22. Verflucht sei, hiess es darin 23, wer ein gehauenes oder gegossenes Bild macht, einen Greuel vor dem Herrn, und es heimlich aufstellt; wer Vater und Mutter misachtet, seines Nächsten Grenze engert, einen Blinden irren macht auf dem Wege; wer das Recht des Fremdlings und der Waisen und Witwen beuget; wer das Weib seines Vaters verführet oder seine Schwester oder Schwägerin; wer seinen Nächsten heimlich erschlägt: verflucht wer die Worte des Gesetzes nicht hält, dass er danach thue. Wenn ihr meine Satzungen verachtet und meinen Bund brechet, spricht Jehova an einer andern Stelle24, so will Ich euch heimsuchen mit Schrecken, Schwindsucht und Fieberhitze, dass euch das Antlitz verfalle und die Seele verschmachte; umsonst sollt ihr eueren Samen säen, euere Feinde sollen ihn erndten; den Himmel will ich euch wie Eisen, die Erde wie Erz machen, dass das Land euch keine Früchte trage; wilde Thiere will ich unter euch senden, dass sie euere Kinder zerreissen, ein Racheschwert über euch bringen, und euch

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Moses I, 9, 25. 49, 3. 4, <sup>22</sup> Moses V, 11, 29, 27, 12 f. Josephus Flav. A. J. IV, 8, 44. V, 1, 19, <sup>23</sup> Moses V, 27, 15 ff. <sup>24</sup> Moses III, 26, 15 ff.

schlagen mit Krieg, Pestilenz und Hungersnoth, dass ihr sollet des Fleisch euerer eigenen Kinder verzehren: und will das Land so wüste machen, dass euere Feinde, die darin wohnen, sich davor entsetzen sollen. Und so ist das ganze alte Testament voll von Flüchen, wie denn überhaupt kein Volk so stark im Fluchen war, als die Juden .

Aehnlich diesen Hebräischen Verwünschungen sinden wir auch im Griechischen Alterhum den Fluch schon in den ällesten Göttermythen. Als Kronos seinen Vater Uranos entmannte, heisst es, seien aus den zur Erde gesullenen Blutstropfen die Erinnyen erwachsen. Gienbar nichts anderes, als die personisicirten Vaterslüche; weshalb auch die Tragiker mit Recht die Leuf int den Erinnyen identisicirten. Ebenso habe Kronos seinem Sohne Zeus geslucht, als er, durch ihn gestürzt, hinsel vom uralten Throne. In als er der Götterwelt dann auch die Heroengeschichte voll ist von Vaterslüchen. So erzählt Homer, wie Amyntor seinen Sohn Phoenix, der des Vaters Ehebett entweilte, verslucht und die grausen Erinnyen angerusen, dass er kinderlos sterben solle, und wie dann der unterirdische Zeus und Persephone den Fluch wahr?

<sup>23</sup> Vergl. Moses IV. 5, 21 ff. 22. 23, und die lange unschöne Fluchformel V. 28, 15 ff. Aus der spatteren Zeit den Fluch Jossu's gegen den Wiedererbauer Jericho's, der an Hiel erfullt wurde: Jos. 6, 26. Kon. I, 16, 34. 23 Heisodus Th. 183 ff. 23 Aeschylus Eum. 395: ἐμεῖς γὸρ ἐσμεν Νυκτός αἰανῆς τέκνα, ᾿Αραὶ ở ἐν οἴκοις γῆς ἔναι κεκλήμεθα. Sept. 70: ἀ Ζεῦ τε καὶ Γῆ καὶ πολισσοῦχοι 3τολ, ᾿Αραὶ τὲρντικὶ ταισροῦς ἡ μεγαναθεγής. Sophoeles El. 112: ἀ 29δνὶ Ὑερμῆ καὶ πότιν ᾿Αραὶ αμπαί τε θεῶν παίδις Ἐρμινίας. Personificial erscheint die ᾿Αραὶ αuch Ocd. R. 418: ἀενότοις ᾿Αραὶ, αμπαί τε θεῶν παίδις Ἐρμινίας. Personificial erscheint die ᾿Αραὶ auch Ocd. R. 418: ἀενότοις ᾿Αραὶ, αμπαί θε ὑτρα mit den Furiae. Vergl. Servius ad Αε. IV, 609: Dirae in coelo, Furiae in terris, Eumenides spud inferos. <sup>23</sup> Aeschylus Prom. 912 ff. <sup>23</sup> Jl. IX, 453. Bei Pollux V, 131 findet sich eine förmliche Einheitung der Götter in fluchabwendende und flucherfüllende: οἱ ἀαμρονες, οἱ μὲν λύνντες τὰς ὀρὰς,

gemacht habe, gleichwie an Melenger die Flüche seiner Mutter <sup>20</sup>. Ebenso bekannt sind die Flüche des Pelops gegen Lajus <sup>21</sup>, des Oedipus gegen seine Sühne Eteokles und Polyncikes <sup>22</sup>, des Theseus gegen llippolytos <sup>23</sup>, und die Verwünschungen des Thyestes <sup>24</sup> gegen dus Geschlecht seines Bruders Atreus. Im Hinblick auf diese mythischen Erzählungen lehrt Platon <sup>25</sup>, dass nichts den Kindern größseres Heil bringe, als wenn sie ihre Eltern und Grosseltern chren und diese sie segnen, wie umgekehrt nichts mehr sie schädige, als der Fluch der Eltern, den die Götter immer erhören; und giht daher das Gesetz <sup>26</sup>, dass, wo einer in verruchter Raserei sich erkühne, seine Eltern oder Grosseltern zu schlagen, da solle, wer immer zugegen sei, der Unthat wehren: wer es unterlasse, den solle der Fluch des Zev's öµöypvas treffen.

Ehenso galt es für eine religiöse Pflicht der Blutsverwundten eines Ermordeten, den Mürder zu verfolgen; wer es nicht that, machte sich selbst der Blutschuld theilhaftig und verfiel dem Fluche des Gesetzes.

άλεβασου λέγοται, ἀποποισταίαι, ἀποποίσταιαι, λίπτοι, φέξουτ οἱ δὶ κυροῖτεις, ἀλετιχοιοί, ὰλετιχοιόκες, προστρόπαιοι, παλαμναίοι. Vergl. Suidas v. ἀποτρόπαιοι p. 299 und Photius Lev. ν. προστρόπαιος p. 399. Den 3ειδ ἀποτρόπαιοι entsprechen die Romischen dii averrunci: Varro de L. L. VII, 102. Gellius V, 12, 14. <sup>30</sup> Jl. IX, 566. <sup>31</sup> Scholiasta Euripidis Phoen. 66. vergl. Herodotus IV, 149. <sup>31</sup> Acschylus Sept. 637, 677, 748, 769, 815, 926; so dass die Flache des Oedipus, al Oldradog àgai, sprichwortlich wurden: Suidas I p. 664 Kuster. <sup>33</sup> Euripides Ilippol. 1156 ff. <sup>34</sup> Thyestene preces: Cicero in Pison. 19, 43. Horatius Epod. 5, 86. Acschylus Ag. 1583. <sup>32</sup> Phaton de Legg. XI p. 265. <sup>32</sup> de Legg. IX p. 174: δ μλ, δμένων αρά ἐνεβίσθο Διός δμογτίου καὶ παιρών κατά νύμου. Vergl. Acschylus Choeph 899: αὐδι ακβίζη γενεθλίους ἀράς είκνου; Phitarchus Mor. p. 766, C: γονίων ἀράς δ γανίους διόκει καὶ μέτεια τεχές und Lobecks Agl. p. 635 f. <sup>37</sup> τ̄ τοῦ τόμου ἀρά Platon de Legg. IX p. 153.

So wird erzählt, dass Herakles einst den Molioniden, als sie zu den Isthmischen Spielen zogen, um im Namen der Eleer das Opfer zu bringen 18, aufgelauert und sie erschlagen habe. Als die Mutter der Jünglinge den Mörder erkundet, da forderten die Eleer von den Argeiern Genugthuung für den Mord und, als diese sie verweigert, von den Korinthiern, dass sie ganz Argolis von der Theilnahme an den Isthmien ausschlössen. Da sie aber auch dieses nicht erlangten, legte Molione einen Fluch auf ihre Mitbürger, wenn sie je wieder an den Isthmien Theil nähmen: und so viele Eleer auch sich im Wettlauf übten, keiner besuchte mehr die Isthmien aus Scheu vor den Flüchen der Molione 39. Zum Beweis, wie die Götter gerechte Flüche erfüllten, wird auch die bekannte Geschichte von den Töchtern des Skedasos erzählt. Dieser, bei Leuktra wohnend, habe zwei Töchter gehabt, Molpia und Hippo, die einst von Lakedaemonischen Männern, welche ihr Vater gastlich aufgenommen, entel.rt, dann ermordet gefunden worden, sei es durch die Fremden, oder durch eigene Hand, um ihre Schande nicht zu überleben. Als darauf ihr Vater bei den Ephoren wie bei den Königen vergeblich Recht gesucht, habe auch er auf dem Grabe der Mädchen sich entleibt, und sterbend die Lakedaemonier verflucht: und diese Flüche habe ihnen dann die Gottheit in der Schlacht von Leuktra wahr gemacht 40.

Achnlich ferner jener Hebraeischen Segen- und Fluchstätte bei Sichem in Samarien gab es auch in Attika in der Griechischen Heroenzeit eine eigene Fluchstätte, δηματήριον, bei Gergettus 11; und wie die Juden die

<sup>39</sup> Pherceydes fr. 47 Sturz, und Apollodorus II, 7, 2, 39 Pausanias V, 2, 3, VI, 16, 2, womit zu vergleichen der Fluch des Achäers Ochotas bei Pausanias VI, 3, 4, VII, 17, 3, 6, 39 Xenophon Hell, VI, 4, 7, Diodorus XV, 54, Plutarchus v, Pelopid, p. 288, B und Mor, p. 773 f. Pausanias IX, 13, 3, 31 Plutarchus v, Thes. p. 16, E. Vielleicht knüpft sich an diese Attische Fluchstatte der sprichwortliche Ausdruck, einen

von ihrem Glauben Abtrünnigen verfluchten, so auch die Griechischen Amphiktyonen die Uehertreter ihrer heiligen Gesetze. "Die sich an dem Delphischen Nationalheilighum versündigen, heisst es in der alten Fluchformel ", sei es ein Staat oder ein Privatmann oder ein Volksstumm, die sollen dem Apollon, der Artemis, der Leto und der Athene Pronois verfullen sein mit der Verwünschung: dass ihr Land keine Früchte tragen und die Weiber keine den Vatern ähnliche Kinder gebären, sondern Missgeburten, dass die Heerden unnatürliche Geburten zu Tage fördern, dass in Krieg und Recht und Volksversummlung sie Unheil treffen solle, dass sie selber und ihre Wohnungen und ihr Geschlecht zu Grunde gehen und sie niemals weder dem Apollon, noch der Artemis, noch der Leto, noch der Athene

Flucher apag ispar, einen Fluchtempel zu nennen: Hesychius I p. 512 Alb. Diogenianus II. 92. Apostolius IV, 48. Arsenius p. 74 Walz. 42 Aeschines adv. Clesiphont. 5. 110: yézountai yap obitos ér vi apa: el vis rade, quoi, napabairoi i nolis " louing " ibrog, irayig, quar, ione not Anokkorog zal nig Apripadog zal Απούς και 'Αθηνάς Προνοίας, και επεύχεται αυτοίς μέτε γίν παρπούς φέρειν, μέτε γυναϊκός τέκνα τέκτειν γονείσου ξοικότα άλλα τέρατα, μέτε βοσκέματα κατά αίσιν γονάς ποιείσθαι, έτταν δε αίτοις είναι πολέμου και δικών και άγορών, και eliders elvar advois nad odnias nad revos to entiror, nad reprote, grade, balos θύσαιεν τῷ 'Απόλλωνι μηθέ τῆ 'Αρτίμιδι μηθέ τῆ Αρτοί μηδ' 'Αθηνά Προνοία, μηθέ δέξαιντο αυτοίς τα τερά. Darum wurden die tempelräuberischen Phokeer in Acht und Bann erklärt, dass sie als Verfluchte nirgendwo eine Ruhestatte finden sollten: έναγεῖς είναι καὶ ἀγωγίμους πάντοθεν: Diodorus XVI, 60. Der angeführten Amphiktyonischen Fluchformel scheint nachgebildet, was Sophokles im Oed. R. 270 f. den Oedipus denen anwimschen lässt, die ihm in Entdeckung des Mörders des Lajus nicht beistehen: uri aporov abrois viv arleval rira, uni obr yeralkor naidas: und bei Herodotus III, 65 (vergl. VI. 139. Philostratus v. Apoll, III, 20 und unten Anm, 75.) der sterhende Kambyses zu den Achameniden spricht: καὶ ταῦτα μέν ποιεῦσι ύμον γε τε καφαίον έκφέφοι και γυναϊκές τε και ποίμνια τίκτοιεν κιλ.

Pronoia ein gültiges Opfer bringen mögen, und diese ihre Opfer nicht genehmigen werden". Ebenso sprachen in Alhen Priester und Priesterinnen gegen diejenigen, welche wider die Götter und Heilightümer des Volks frevelten, einen schauerlichen Fluch aus, indem sie dabei nach altväterlichem Brauch, gegen Abend gewendet, blutrothe Gewänder durch die Luft schwangen". Als Alkibiades beschuldigt war, die Mysterien entweiht zu haben, ward er durch einen feierlichen Fluch der Eumolpiden in den Bann gethan und geächtet, und eine Abschrift der Verwünschung auf einer steinernen Tafel öffentlich aufgestellt; und als er später durch einen Volksbeschluss wieder zurückgerufen ward, mussten dieselben Eumolpiden zuerst den Fluch aufheben, ¿qua τὴν ἀφάν, den sie gegen ihn geschleudert hatten".

Aus der ültesten Zeit des ackerbauenden Lebens in Griechenland schreibt sich her, was uns von dem Priestergeschlecht der Buzyges erzühlt wird, dass sie jeden mit dem Fluch belegten, der seinem Nebenmenschen die allgemeinen Pflichten der Menschlichkeit versagte. Verflucht sei wer den anderen Wasser und Feuer verweigert, dem Verirrten den rechten Weg nicht zeigt ", den todt Gefundenen nicht zur Erde bestattet ", und was er

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Lysias adv. Andocid. §. 51: Ιέρειαι καὶ ἰερίξι στάντες κατηρόμαντο προξ ἰσπίφαν καὶ φοντείδας ἀνέατσαν κατὰ τὸ νόμιμον τὸ παλατόν καὶ ἀρχαῖοι. <sup>44</sup> Diodorus ΧΙΙΙ, 69. Con. Nepos v. Alcib. 4, 5, 6, 5. Plutarchus v. Alcib. p. 202, F. 210, A. Maximus Tyrius XII, 6. Suidas v. Εὐμολπίδαι 1 p. 897. <sup>45</sup> Diphilus bei Athenneus VI, 35: ἀγνοεῖς ἐν ταῖς ἀραῖς ὅ τι ἐστιν, εἴ τις μ) φράστὶ ὁρθος ὁθοὸν, β̄ πῖς ἐναἰστὶ , β̄ ἀσαρθείρεὶ ἔθοφ, β̄ ἀτιπεῖν μίλλοντα καλέσαι τινά, Αρμεπαίκ Proverb. (6 tp. 388); ὁ Βονζίγγς ᾿Αθήνραν το ἀλλα τε πολλά ἀμᾶται καὶ τοῦς μὴ κοινονοῖαι κατὰ τὸν βίον ἔθατος ἡ πιρὸς β̄ μὴ ἐποφαίνοιστι ὁθὸν πλανομένοις. Cicero do Off. I, 16, 51. III, 13, 55: erranti viam non monstrare Athenis exsecrationibus publicis sanctum est. <sup>48</sup> Schol. Sophoch Antig. 255: ὅτι Βονζίγγς ᾿Αθήνηστ κατηρόσατο τοῖς πιερορώστο ἀταιρον σύρα.

selbst als schädlich erkannt, anderen räth 47; so dass die Flüche des Buzyges sprichwörtlich waren für jede Verwünschung der Gottlosigkeit\*8.

Auch zu politischen Zwecken wurden nicht selten von Staats wegen feierliche Flüche ausgestossen gegen die Uebertreter dessen, was als Gesetz und allgemeine Bürgerpflicht aufgestellt war 49. So hatten die Tejer, als sie nach einer verheerenden Pest einen Aesymneten ernannt mit dictatorischer Machtfülle zur Wiederherstellung des Staates, den feierlichen Fluch aufgesetzt und auf Säulen eingegraben öffentlich aufgestellt: dass jeder, der dem Aesymneten der Tejer nicht gehorche, oder sich ihm widersetze, verflucht zu Grunde gehen solle, er selbst und sein Geschlecht; gleicherweise auch der Aesymnetes, wenn er einen Tejischen Bürger ohne Urtheil und Recht hinrichten lasse, oder Seeraub treibe mittelbar oder unmittelbar, oder was immer Böses unternehme gegen das Gemeinwesen der Tejer oder der Hellenen oder der Barbaren. Dieselbe Verwünschung solle die Timuchen treffen, wenn sie diesen Fluch nicht bei den Festen des Dionysos, des Herakles und des Zeus verkündigten; und jeden, der die Säulen, worauf der Fluch geschrieben, zerbreche, oder die Schrift zerstöre, oder unleserlich mache. Verflucht endlich sammt seinem Geschlechte solle jeder sein, der Gift bereite, sei es gegen den Staat oder gegen

<sup>\*\*</sup> Clemens Alex. Strom. II p. 503, 47: τὴν βους τίγαι ἀράτ, ἄσοι μὴ δουτμόζοντες αφίσι πυμφέρειν τινα, ἐτέροις ταὐτα παρακελείονται ποιεῖν, ἢ αὖ τούμπαλιν. \*\* Appendix Proverb. a. a. O. Eupolis beim Schol. Aristoph. Lysistr. 398 und bei Aristides II p. 175 Dind. Valkenner zu Herodotus VII, 231. Bossler de gentibus et familiis Atticae sacerdotalbus p. 11. \*\* So war in den Gesetzen Solons die Ausfuhr aller Attischen Landesproducte mit einziger Ausnahue des Olivenöls verboten und verordnet, dass der Archon diejenigen, welche dawider handelten, rerflichen (ἀράς τον ἄρχοντα ποιείσθαν), oder selbst in eine Geldstrafe von hundert Drachmen verfallen solle: Plutarchus v. Solon. p. 91, Ε.

einen Einzelnen, oder der die Einfuhr des Getraides hindere, oder das eingeführte wieder ausführe. Gleicherweise setzten die Phokäer, als sie nach Kyrnos auszuwandern sich entschlossen, schwere Flüche darauf, wenn einer von dem Zuge daheim bleiben wollte; sie versenkten dabei einen Klumpen Eisen ins Meer und schwuren, nicht eher nach Phokaea zurückkehren zu wollen, als bis das Eisen wieder zum Vorschein käme". Ebenso wurden in Athen während des Persischen Krieges auf den Vorschlag des Aristides alle mit dem Fluch belegt, welche mit dem Feinde des gemeinsamen Vaterlandes in Unterhundlung treten und von der Griechischen

<sup>40</sup> Die Fluchformel lautet nach Boeckh's Restitution im Corpus Inscr. tom. II p. 628 Nº. 3044 also: Doug Tellor shoreo E alguarire ansibole, E carrigrano to αίσυμνέτη, απόλλυσθαι καὶ αὐτὸν καὶ γένος τὸ κείνου. Θστις τοῦ λοιποῦ αἰσυμνών έν Τέφ η γη τη Τηίη η τους ανδρας αποκτείνειε παρά τον νόμον, ώς προδρόμεν την πόλιν και γην την Τημον, η τους άνδρας εν νήσω η θαλάσση η το μετέπειτά που εν άρούρη, περιγενομένους λοιμού, προδοίη, η κιξαλλεύοι, η κιξάλλας ύποδέχοιτο, " britano, " briving unodernio elding ex yes tes Tries " Daligous genorus, i τι κακόν βουλεύοι περί Τείων του ξινοί είδως ή πρός Έλληνας ή πρός βαρβάροις, άπόλλεσθαι και αθτόν και γένος το κείνου. Οίτινες τιμουχέσντες την επάρην μή ποιέσειαν έπὶ δυνάμει, καθυμένου τώγιδνος Αυθεστροίοισιν καὶ Ηρακλείοισιν καὶ Moisir, er innum execual Os ar inciplus, er foir filing yegganiai, " narati, η φοινικήτα έκκοψη, η άφανέας ποιήση, κείνον απόλλυσθαι καί αυτόν καί γένος. Όστις φάρμακα δηλητήρια ποιοί έπὶ Τηθοισιν, τὸ ξυνόν, ή έπ' ίδιων, κέίνον απόλλυσθαι καὶ αυτον καὶ γένος το κείνου. Όστις ές γῆν την Τητην κιολίοι σίτον Ιςάγεσθαι η τέχνη η μηχανή η κατά θάλασσαν η κατ' ηπειρον, η έςαχθέντα άνω-Scoir, anolder Sau Rai avior Rai yéros to exeivor. Ucherhaupt scheinen öffentliche d. h. von Staats wegen ausgesprochene Flüche bei den Teiern nicht selten gewesen zu sein, wie ausser der angeführten auch die Inschrift No. 3059 tom, II p. 644 beweist, 54 Herodotus I, 165. Suidas v. Ouxactor apa III p. 626. Letzteren Gebrauch, Eisen ins Meer zu werfen bei feierlichen Eidschwüren (οπος αίωνια τα δραια επάρχε) erwähnen auch Plutarchus v. Aristid. p. 334, A und der Scholiast zu Sophoeles Antig. 264.

Sache abfallen würden <sup>15</sup>. Ja bei jeder Volksversammlung und bei allen Sitzungen des Rathes in Athen sprach der Herold den gesetzlich vorgeschriebenen Fluch aus, dass die Götter jeden, der wider besseres Wissen den Rath, das Volk oder die Heliaea täusche, mit Haus und Geschlecht verderben sollten <sup>15</sup>.

Achnlich der Jüdischen und Griechischen Sitte war auch in den ältesten Gesetzen der Rümer gewöhnlich ein Fluch beigefügt gegen die Zuwiderhandelnden: si quisquam alluta faxit, ipsos Jovi sacer esto "; qui secus faxit, deus ipse vindex erit ". Verflucht sei, heisst es in einem Romulischen Gesetz, der Patronus, der seinen Clienten betrügt "! Verflucht sammt seinen Ochsen, wer einen Grenzstein auspflügt, bei Numa"; verflucht der Sohn, der seinen Vater schlägt, in einem Gesetze des Königs Servius ". Ebenso waren die späteren leges sacratae abgefasst, jeden ächtend, der sich an ihnen verging ". So namentlich die lex Valeria, welche nach Vertreibung der Tarquinier den Titel eines Königs auf ewig mit dem

<sup>224,</sup> F. 22 Demosthenes adv. Aristoratem S. 97: καταφάται καθ' ἐκάστην ἐκκλησίαν ὁ κῆρυξ... ἐἴ τις ἐξατατή ὑγον ἢ βουλὴν ἢ δήμον ἢ τὴν ἢλιαίαν, und de falsa leg. S. 70. 71: ἐξαλη ποιείν αιὰν αὐ γένος καὶ οἰκίαν. 24 Numae lex ap. Paulum in 'exc. Festi p. 6, 2 Müller. 25 In dem Ciceronischen Gesetzesentwurf de Legg. II. 8. 36 Dionysius II. 10. Servius ad Ac. VI, 609: patronus si clienti fraudem fecerit, sacer esto. Achnlich in dem Gesetzesfragment bei Festus v. plorare p. 230, 14: si nurus ... sacra div's parcelum esto. 25 Dionysius II, 74. Pauli exc. p. 368: Numa Pompilius statuit, eum qui terminum exarasset, cl ipsum et hoves sacros esse. 25 Festus v. plorare p. 230, 15: si parentem pure verberit, ast olle plorassit, puer divis parentum sacer esto. Vergl. Mossel II, 21, 15: Wer seinen Vater oder seine Mutter schlägt, der soll des Todes sterben. 25 Festus p. 318, 9: Sacratae leges sunt, quibus sanctum est, qui quid adversus ess fecerit, sacer alicui deorum sit cum familin pecunaque. Sunt qui esse dicant sacratas, quas plebes jurata in monte sacro sciverit.

Fluch 66 belegte, und jeden, der sich königlicher Gewalt in Rom wieder anmassen würde, mit Hab und Gut den Göttern der Unterwelt weihte 61; so ferner die lex sacrata, welche nach dem zwischen Patriciern und Plebejern feierlich beschworenen Vertrag die plebejischen Tribunen unter den Schutz absoluter Unverletzlichkeit stellte und wer ihnen Leides zufügte, dem unterirdischen Jupiter weihte, dass ihn ungeahndet erschlüge, wer wolle, und seine Habe dem Cerestempel zufiele 62; so endlich noch in den letzten Tagen der Republik, als nach Cäsars Ermordung auf den Antrag des M. Antonius ein Gesetz gegeben wurde, welches die Dictutur auf immer abschaffte und jeden, der sie wieder in Vorschlag bringen würde, verflüchte und ächtete 65.

In Momenten grossen Schmerzes und finsterer Lebensverzweißung sich selbst und andere zu verwünschen, kommt zu allen Zeiten vor. Als Hannibal durch den Senat seiner Vaterstadt gezwungen wurde, nach Afrika zurückzukehren, soll er, von Italien scheidend, unter Verwünschungen seiner selbst und seines Lebens, sich vorgeworfen haben, dass er nicht sein Heer, noch blutig von dem Siege bei Cannae, gegen Rom geführt habe 61; und am Ende seines schicksalvollen Lebens, als er, verrathen von Prusias, das für diesen Fall bereit gehaltene Gift getrunken, unter Verwünschungen auf das Haupt und den Thron des wortbrüchigen Königs gestorben sein 65. Als der flamen Dialis L. Corn. Merula unter der Schreckensherschaft des Cinna im Jahre 667 sich im Tempel des Jupiter die Adern öffnete, hauchte er, während sein Blut über den Altar strömte, sein Leben unter Fluchgebeten gegen Cinna und seine Partei

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Dio Cassius XLV, 32. Lill, 9. <sup>41</sup> Dionysius V, 19. Livius II, 8: sacrando cum honis capite eius, qui regni occupandi consilia initset. <sup>42</sup> Dionysius VI, 89. Livius II, 33. III, 55. Festus p. 318. <sup>43</sup> Cicero Philipp. I, 1, 13. II, 36, 45. Dio Cassius XLIV, 51. XLV, 32. Appianus B. C. III, 25. <sup>44</sup> Livius XXX, 20. <sup>53</sup> Liv. XXXIX, 54.

aus <sup>66</sup>. Ehe Drusus, der Sohn des Germanicus, durch Tiberius zum Hungertode eingekerkert starb, stiess er, als er die Hoffnung zum Lehen aufgegeben, den feierlichen Fluch aus: dass, wie Tiberius gegen seine Schwiegertochter, gegen des Bruders Sohn und Enkel, gegen sein ganzes Huus mit Mord gewüthet, so auch er selbst dem Namen und Geschlecht der Ahnen und den Nachkommen als ein Racheopfer fallen solle <sup>67</sup>.

Ueberhoupt findet sich bei den Römern, entsprechend der reichen Fülle von zornlicher Kraft, welche die Basis ihres politischen Charakters bildete, der Glaube au die Gewalt des Fluchgebetes und der dadurch erweckten Rachegeister, nicht nur im privaten, sondern auch im öffentlichen Leben oft in furchtbarer Schönheit ausgesprochen. Zwei Thatsachen aus anderen mögen dies zeigen.

Es war altrömische Sitte, bei Belagerungen feindlicher Städte, vor der Erstärmung. die Schutzgötter derselben feierlich zu evoeiren und ihnen in Rom Tempel und Cultus zu versprechen. Noch ist uns das carmen evocationis erhalten, wodurch der Römische Feldherr die Götter Karthagos vor Eroberung der Stadt evoeirt hat; es lautet so: "Wenn ein Gott, wenn eine Göttin ist, so der Karthager Land und Leute beschirmet, und dich zumeist, der du dieser Stadt und Bürgerschaft Schirmung übernommen, euch bitte und und bete ich an, und erflehe die Gnade, dass ihr der Karthager Land und Leute nan aufgebt, Sitze, Tempel, Heilthümer und Stadt derselhen verlasset, und abzieht von ihnen, und dass ihr über Land und Leute Schrecken, Entsetzen. Vergessenheit verhänget, entwandernd aber zu mir

<sup>4</sup>º Vellejus Paterculus II, 22. 6º Tacitus Ann. VI, 24: meditatas et compositas diras imprecabatur: ut, quemadmodum nurum filiumque fratris et nepotes domanque omnem cardibus complevisset, ita poenas nomini generique majorum et posteris exsolveret.

und den Meinen kommet, und dass unsere Sitze, Tempel und Heilthümer und unsere Stadt euch genehmer und lieber seien, und ihr mir und dem Römischen Volke und meinen Heermannen vorgesetzt seid. Wenn also, dass wir es wissen und erkennen, ihr dieses gethan, gelob' ich euch Tempel und Spiele <sup>69,40</sup>

Nachdem so die Schutzgötter der Stadt evocirt waren, wurde diese sammt dem feindlichen Heere feierlich dem Fluch übergeben. Das curmen devotionis lautet: "Vater Dis, Vejovis, ihr Manen, oder mit welchem anderen Namen Recht ist euch zu nennen: möget ihr alle diese Stadt Karthago und das Heer, welches ich meine, mit Flucht, Furcht und Erstarrung erfüllen, und die gegen die Legionen und unser Heer Wehr und Waffen tragen, möget ihr dies Heer, diese Feinde, diese Menschen, und ihre Städte und Fluren, und alle die in diesen Orten und Gauen, Fluren und Städten wohnen, wegführen und des Lebenslichtes berauben, und das Heer der Feinde, ihre Städte und Fluren, die ich meine, möget ihr diese Städte und Fluren, Köpfe und Lebensalter verflucht und euch geweiht halten durch jenen Bund und Bann, durch welchen jemals über Feinde der schwerste Fluch kam: ich gebe und weihe sie euch zu Stellvertretern für mich, meine Ehre und mein Amt, für das Römische Volk, unser Heer und unsere Legionen, damit ihr mich und meine Ehre und Gewalt

Macrobius Sal. III, 9: Si deus si dea est cui popolus civitasque Karthaginiensis est in tutela, teque maxime ille qui urbis huius popolique tutelam recepisti, precor venerorque venianque a vobis peto, ut vos popolum civitatemque Karthaginiensem deseratis, lora templa sacra urbeunque corum relinqualis, absque his abeatis, cique popolo civitatique metum formidinem oblivionem injiciatis, proditique Romam ad me meosque veniatis, nostraque vobis loca templa sacra urbs acceptior probatiorque sit, mibique popoloque Romano mititibusque meis propositi sitis: ut scianus intelligamusque si ita feceritis, voveo vobis templa ludosque facturum.

und die Legionen und unser Heer, die in diesem Kampfe kämpfen, unversehrt erhalten wollet. Wenn ihr dieses also thuet, dass ich es weiss, fühle und erkenne, so soll, von wem und wo immer dieses Gelübde dargebracht sei, erstelt dargebracht sein mit drei schwarzen Schaafen: also beschwäre ich dich Mutter Tellus und dich Jupiter "." Während er die Tellus unrief, herührte er mit den Händen die Erde, beim Namen des Jupiter hob er sie gen Himmel empor, und indem er versicherte, dass das Votum gelten solle, herührte er mit den Händen seine Brust. Auf solche Weise, herichtet Macrobius, seien misser Kurthago und Korinth, in Italien die Städte Tonii, Fregellae, Gabii, Veji Fidenae, und viele andere in Gallien, Hispanien und Afrika devovirt worden.

Die andere Thatsache ist die bekannte aus dem Leben des Triumvirs M. Licinius Crussus. Als dieser im Spätherbst des Jahres 699 = 55 v. Chr. in seine Provinz Syrien abging mit der Absicht, die Parther zu hekriegen, suchte ihn der Volkstribun Ateius Copito mit allen ihm zu Gebot stehenden Mitteln von der Ausführung dieses ehrgeizigen und habsüchligen Unternehmens abzuhalten. Da er aber wegen des Widerspruchs seiner Collegen

Macrobius a. a. O. Dis pater Vejovis Manes, sive vos quo alio nomine fas est nominare, ut onnes illam urbem Karthaginem exercitumque quem ego me sentio dicere, fuga fornidine terroreque compleatis; quique advorsum legiones exercitumque nostrum arma telaque ferent, uti vos eum exercitum eos hostes eosque homines, urbesque agrosque corum et qui in his locis regionibusque agris urbibusve habitant, abducatis lumine supero privetis, exercitumque hostium urbes agrosque curum quos me sentio dicere, uti vos eas urbes agrosque corum devolas consecratasque habeatis illis legibus, quibus quandoque sunt maxime hostes devoti: eosque ego vicarios pro me fide magistratuque meo, pro popolo Romano exercit/bus legionibusque qui in his rebus gerundis sunt, bene salvos siritis esse. Si hace ita faxitis nt ego sciam sent/am intelligamque, tunc quisquis hoc vatum faxit ubjubi faxit, recte factum esto oxibus atris tribus. Tellus mater teque Jupiter obsecro. <sup>70</sup> Vergl Livius V, 24.

die Abreise nicht hindern konnte, lief er zum Stadthor, stellte dort ein brennendes Kohlenbecken nieder, räucherte und opferte und weihte dann unter Anrufung aller Schreckensgötter mit den schauerlichsten Flüchen den vorüberziehenden Feldherrn dem Untergang<sup>71</sup>; den dieser sammt seinem Heere am Bilecha in Parthien auch fand. Dira detestatio nulla expiatur victima, sagt Horatius<sup>72</sup>; defigi diris deprecationibus nemo non metuit, der Naturforscher Plinius<sup>73</sup>.

Am häufigsten kam der Fluch in Athen wie in Rom bei feierlichen Eiden vor, die fast immer mit einer Selbstverwünschung für den Fall des Meineides verbunden waren <sup>13</sup>. Häufig auch pflegte man auf Grabdenkmalen Flüche und Verwünschungen beizufügen gegen diejenigen, die das Grab zerstören oder entweihen würden <sup>13</sup>; die Leichneme der mit einem

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Dio Cass'us XXXIX, 39, Plutarchus v. Crassi p. 553, A. Appianus B. C. II. 18. Cicero de Divin. 1, 16. Velleius Pat. II, 46. Florus III, 11. Seneca O. N. V. 18 p. 779. Lucanus III, 126 f. 72 Horatius Epod. 5, 89, 73 Plinius XXVIII, 2, 19, 74 Darüber in einer späteren Abhandlung über den Eid, 73 Boecklis Corpus Inscr. 1 p. 531 Nº. 916: παραδίδωμε τοῖς καιαχθονίοις θεοῖς τοῦτο το ήρῷον φυλάσσειν, Πλούτωτι και Δήμητοι και Περσεφότη και Έρινύσι και πάσι τοίς καταχθονίοις θεοίς. εί τις αποκοσμήσει τούτο το τρόφον η αναστομώσει ή τι καί έτερον μετακινήσει η αυτός η δι άλλου, μη γη βαιή, μη θάλασσα πλωτή (έσται), άλλά έκριζοιθήσεται παιγενεί, πάσι τοῖς κακοῖς πεῖραν δώσει, καὶ φρείκη καὶ πυρετῷ τριταίο και τεταρταίο και έλεφαντι· και όσα κακά και όλεθρια γίνεται, ταύτα γενέσθω τῷ τολμήσαντι ἐκ τούτου τοῦ ἡρφου μετακινήσαί τι. Ebenso auf den Grabmonumenten, welche Herodes Atticus seinen Freunden setzte, wie Philostratus vit. Sophist. II, 1, 10 p. 559 erzählt, und die erhaltenen Inschriften im C. I. N°. 989 ff. beweisen: πρός θεών και ήρφιον, όστις εί ὁ έχιον τὸν χώρον, μήποτε μετακεινήσης τούτων τι' καὶ τὰς τοίτων τῶν ἀγαλμάτων είκονας καὶ τειμάς όστις ή καθέλοι ή μετακεινοίη, τούτφ μήτε γῆν καφπών φέφειν, μήτε θάλασσαν πλωτήν είναι, κακώς τε απολέσθαι αὐτοῖς καὶ γένος κτλ. Gleicherweise in mehreren Inschriften von Aphrodisias in Karjen im C. I. No. 2826 ff. Kürzer die von L. Ross edirte Grabinschrift

Fluch Belasteten mussten über die Grenze geschaft werden 16. Endlich pflegten — denn auch die Sitte des christlichen Mittelalters, sein Erbe einer Kirche zu vermachen, findet sich im Griechischen Alterthume wieder — fromme Bürger Tempel zu stiften und in ihren Testamenten feierliche Flüche und Verwünschungen gegen die Veränderer ihres letzten Willens anzuhängen 17.

Also selbst über das Grab hinaus glaubte man, dass der in Form eines Fluchgebetes projicirte Wille die Nachlebenden noch erreichen werde.

in Welcker und Ritschl's Museum für Philologie 1842 p. 206: Μτ κίνει λίθον εκ γαίνς, άνθροπε πανοϊφης, μτ', σ' άτατρον, τλέμουν, χείνει λίλουν του γαίνς, άνθροπε πανοϊφης, μτ', σ' άτατρον, τλέμουν, χείνει λίλουν δανότια. Achalich Romische Grabinschriften bei Orelli tom. II. p. 338 N°. 4789 f.: illi deos iratos quos omnis colunt si quis de eo sepulcro violarit; und: quisquis hoc sustulerit aut laeserit altimas suorum moriatur. '' Plutarchus Mor. p. 549, A. '' Demosthenes pro Phornione §, 52. Ebenso drohte der grosse Fürstbischof Julius in der Stiftungsurkunde des hiesigen Hospitals vom 12. Marz 1579 denjenigen, die seinem Willen zuwiderhandeln würden, dass er sie "am letzten Tage vor dem Richterstuhl Gottes als Veränderer seiner Stiftung und Abkürzer der Ehren Gottes und Hilf der Armen, die er darinnen gesucht, ernstlich anklagen werde.'' Als im Jahre 1631 Gustav Adolph in der Stadt wüthete und im Begriffe stand, sich an den Geldern des Juliushospitals zu vergreifen, und man ihn auf jenen Fluch aufmerksam machte, erwiderte er wie in königlicher Grossmuth: "mit diesem Pfaffen wolle er vor dem Richterstuhl Gottes nichts zu thun haben, und somit dessen Soi'ul nicht weiter beunrührien."

#### VORLESUNGEN

#### I. DER THEOLOGISCHEN FACULTÄT.

- Paoresson Da. Hein liest: 1) Moraltheologie, nach Stapf, wüchentlich 5mal von 6-7 Uhr früh; 2) Pastoraltheologie, a) den didaktischen Theil mit Hinweisung auf Gollowitz und Hirscher; b) den liturgischen Theil mit Hinweisung auf Mahrzohl's Liturgia sacra, wüchentlich 4mal von 11-12 Uhr.
- PROFESSOR Dn. REISSANNY: 1) Erklärung der Leidens- und Auferstehungsgeschichte nach den vier Evangelien, taglich von 10—11 Uhr; 2) Hebraeische Sprache, nach eigenem Plane, I. Cursus, wochentlich 2mal von 2-3 Uhr, III. Cursus, wochentlich 2mal in noch zu bestimmenden Stunden; 3) Chaldaeische und Syrische Sprache, nach Jahn, in noch zu bestimmenden Stunden; 4) Arabische Sprache, nach Oberleitners fundamenta linguse Arabicae, mit praktischen Uebungen aus desselben Chrestomathia Arabica, in schicklichen Stunden.
- PRODYESSON DN. SCHWARD: 1) Kirchengeschichte, II. Periode, mit Hinweisung auf die Lehrbücher von Döllinger und Alzog, wöchentlich 5mal von 8-9 Uhr, nebst einem Repetitorium über Kirchengeschichte, wöchentlich eine Stunde; 2) Kirchenrecht, Schluss, nach dem Lehrbuche von Walter, wöchentlich 3mal von 3-4 Uhr.
- PROFESSOR Dn. DEPRISOR: 1) Specielle Dogmatik, nach Klee, wöcheutlich 6mal von 9-10 Uhr; 2) Religionsphilosophie, nach Staudenmaier u. A., wöchentlich 4mal in noch zu bestimmenden Stunden.

## I. DER JURISTISCHEN FACULTÄT.

HOFRATH und Professon Dr. von Lixek liest: Gemeines deutsches und bayerisches Territorial-Staatsrecht, täglich von 8-9 Uhr und ausserdem noch wöchentlich 2-3mal in schicklichen Stunden.

- PROFESSOR Dn. ALBERCHT: 1) Gemeinen deutschen und bayerischen Civilprocess, nach eigenem Plane, taglich von 7-9 Uhr; 2) gemeines deutsches und bayerisches Kirchenrecht der Katholiken und der Protestanten, nach Walter, taglich von 11-12 Uhr.
- PROFESSOR DR. EDEL: 1) Civil und Criminalprocess-Practicum und Relatorium, nach dem Standpunkte des bayerischen Processrechtes, wöchentlich 4mal von 9-10 Uhr; 2) Criminalprocess, gemeinen und bayerischen, nach eigenem Plane, täglich in noch zu bestimmenden Stunden.
- Paorsson Da. Muller: 1) Gemeines deutsches und bayerisches Territorial-Staatsrecht, täglich von 8-9 Uhr und ausserdem wechentlich 2-3 mal in schicklichen Stunden; 2) deutsche Reichs- und Rechtsgeschichte, täglich von 10-11 Uhr; 3) gemeines deutsches Privatrecht, täglich von 11-12 Uhr; 4) gemeines deutsches und bayerisches Leharecht, wöchentlich 3mal.
- Paorsson Da. Hat.D: 1) Deutsche Reichs- und Rechtsgeschichte, nach eigenem Plane, mit Hinweisung auf die Werke von Eichhorn und Phillips, täglich von 10-11 Uhr; 2) gemeines deutsches Privatrecht, nach Phillips Grundsätzen des gemeinen deutschen Privatrechts (2te Auflage), täglich von 11-12 Uhr; 3) die bayerischen Landrechte, nach eigenem Plane, täglich in einer gelegenen Stunde.
- Paorssoa Da. Brittsbacki: 1) Pandecten, nach eigenem Hefte mit Hinweisung auf Mühlenbruch's Pandectenlehrbuch (3te Auflage 1839.), täglich' 3 Stunden, von 7-9 und von 3-4 Uhr: 2) Bayerisches Landrecht (Codex Maxim. mit vollständiger Berücksichtigung der fränkischen Particularrechte), nach eigenem Plane, täglich in einer noch zu bestimmenden Stunde.

Die Ankündigung der Vorlesungen des zu berufenden ordentlichen Professors der Pandecten bleibt vorbehalten.

## III. DER STAATSWIRTHSCHAFTLICHEN FACULTÄT.

PROPESSON DA. GERRA liest: 1) Landwirthschaftslehre, nach seinem Lehrbuche, in noch zu bestimmenden Standen, und leitet die praktische Anschauung in Gärten und auf dem Felde, welche das Winter-Collegium ergänzen soll; 2) Forstwissenschaft (für den beginnenden Curs), täglich von 3—4 Uhr; 3) Forstwissenschaft (für den endenden Curs) täglich von 11—12 Uhr; beide Collegien unter Beziehung auf Hundeshagen und Pfeil, und mit Benutzung von Herbarien, dann einer Samen-, Holz- und Mod-ll-Sammlung; 4) Technologie mit chemischen und mechanischen

Demonstrationen und mit Vorzeigung von roben Stoffen, Fabrikaten, Modellen und Apparaten aus dem technologischen Cabinete, zum Theile nach Bernoulli, zum Theile nach seiner landwirthschaftlichen Technologie, in noch zu bestimmenden Stunden; 5) Berzbaukunde nach Brard, in noch zu bestimmenden Stunden.

PROFESSOR DR. EDEL: Polizeiwissenschaft und Polizeirecht, nach eigenem Plane, täglich in noch zu bestimmenden Stunden.

PROFESSOR D.R. DERBES: 1) Encyclopaedie, Methodologie und Litteraturgeschichte der Cameralwissenschaften, nach K. II. Rau's Grundriss, wöchentlich 2mal in noch zu bestimmenden Stunden; 2) Nationalockonomie, nach K. H. Rau's Grundstatzen, wöchentlich 8mal, in noch zu bestimmenden Stunden; 3) Finanzwissenschaft, mit besonderer Rücksicht auf die bayerische Finanzgesetzgebung, nach K. H. Rau's Grundstatzen der Finanzwissenschaft, wöchentlich 6mal von 2—3 Uhr; 4) Forstrecht, nach eigenem Plane, wöchentlich 2—3mal, in noch zu bestimmenden Stunden; 5) erbietet sich Derselbe zu einem Examinatorium und Repetitorium über Nationaloekonomie und Finanzwissenschaft.

FORSTACTUAR FORMSTER: 1) Planzeichnen, wöchentlich 4mal; 2) practische Geometric, wöchentlich 2mal; 3) Jagdkunde, wöchentlich 3mal; 4) Forstliche Excursionen an noch zu bestimmenden Tagen.

#### IV. DER MEDICINISCHEN FACULTÄT.

MEDICINALANTH und Phorpsson Du, von Doutrageoxt liest: 1) Geburtsbülfliche Klinik in Verbindung mit Touchirubungen und einem Repetitorium und Examinatorium, täglich von 8-9 Uhr; 2) geburtsbülflichen Operations-Cursus, täglich von 2-3 Uhr.

HOFATH und PROFESSOR DR. TEXTOR: 1) Augenkrankbeiten, nach Bleck und Chelius, wochenlich 3mal von 3-4 Uhr; 2) Instrumentenlehre, nach Blasius, Serrig und Krombholz, mit Benützung der Instrumentensammlung der Universität. öffentlich und unentgeltlich; 3) leitet Derselbe die Uebungen der Studirenden in den chirurgischen Operationen an Leichen, nach seinen Grundzügen (Würzburg bei Stahel) prieatisalme; 4) chirurgische und Augenklinik; taglich von 10-11 Uhr, im Juliushospitale.

Horantu und Paorzsson Da. Müsz: 1) Anatomic des Menschen, nach seinem Handbuche, wöchentlich 5mal von 11-12 Ubr; 2) Zootomic, nach Wagner's Lehrbuch der vergleichenden Anatomic, wöchentlich 4mal von 3-4 Ubr; 3) leitet Derselbe

- die Secirübungen in der anthropotomischen und zootomischen Anstalt; 4) Repetitorium und Examinatorium über menschliche Anatomie, privatissime.
- Hornaru und Phorsson Da. von Mancus: 1) Specielle Pathologie und Therapie, und zwar die Krankheiten des Nervensystems und die Geisteskrankheiten, wochentlich Smal von 7-9 Uhr; 2) syphilitische Krankheiten, mit Nachweisungen am Krankenbette, wöchentlich 2mal von 11-12 Uhr; 3) Propaedeutik der medicinischen Klinik in noch zu bestimmenden Stunden; 4) Medicinische Klinik, taglich von 9-10 Uhr, im Julius-Hospitale.
- Paorsson Dr. Nam: 1) Allgemeine Pathologie, nach seinen Grundzugen der allgemeinen Krankheitslehre (Würzburg bei Stahel), wöchentlich 4mal von 9-10 Uhr; 2) allgemeine Therapie, nach seinen Grundzugen der allgemeinen Heilungslehre (Würzburg bei Stahel), wöchentlich 4mal von 10-11 Uhr; 3) Kinderkrankheiten, nach Jory u. A., wöchentlich 3mal.
- Professor Dr. Herser: 1) Besondere Phys'ologie des Menschen, nach eigenem Plaue, unt Beziehung auf die Werke von Burdach, Müller, Tiedeunanu, Arnold, Wagner u. A., mit physiologischen Experimenten, wüchentlich 5mal von 4—5 Uhr; 2) Besondere Psychologie, nach Hartmann und Burdach, wüchentlich 3mal von 2—3 Uhr.
- PROFESSOR DR. RINGERER: 1) Poliklinik, täglich von 11-1 Uhr; 2) Kinderkrankheiten, nach Jöry, wöchentlich 3mal; 3) Hautkrankheiten, nach Cazenave und Schedel, wöchentlich 2mal; 4) mikroskopische Untersuchungen der pathologischen Säfte und Gewebe, prieatissime.
- PROFESSOR DR. SCHMIDT: 1) Staatsarzneikunde, wöchentlich 4mal von 3-4 Uhr; 2) Veterinärmedicin, nach Veith, wöchentlich 2mal von 2-3 Uhr.
- Pnopesson Dr. Adelmann: 1) Augenheilkunde, nach Jüngken und Chelius, in Verbindung mit ophthalmiatrischer Polikhink, wöchentlich Smal von 7-8 Uhr; 2) Repetitorium der Chirurgie, wöchentlich Smal von 5-6 Uhr, pricatissime.
- PROFESSOR DR. SCHERER: 1) Die Veränderungen des Blutes und der Se- und Excreta in Krankheiten, in chemischer und mikroskopischer Beziehung, wöchentlich 2mml; 2) leitet Derselbe die chemisch-analytischen Uebungen im klinisch-chemischen Laboratorium.
- PROFESSOR DR. MONR: 1) Pathologische Anatomie, als integrirenden Theil der speciellen Pathologie, nach Hasse, Rokitansky u. A., wöcheutlich 5mal von 3—4 Uhr; 2) Kinderkrankheiten, nach Billard, Valleix u. A., wöchentlich 3mal in einer Nachmitagsstunde; 3) Repetitorium und Examinatorium über specielle Pathologie und Therapie, wöchentlich 6mal von früh 6½—8 Uhr.

- PROFESSON Dn. HRINE 1) Operationsübungen und physiologische Experimente mit dem Osteolom, wöchenllich 2mal; 2) Beiträge zur Lehre von der Wiedererzeugung der Knochen, mit Nachweisung darauf bezüglicher Präparate, in noch zu bestimmenden Stunden.
- PRIVATIOCENT DR. SCHENK: 1) Allgemeine Botanik (Anatomie, Physiologie, Morphologie), verbunden mit Demonstrationen zur Erläuterung der Terminologie und Systemkunde, wöchentlich 4 mal; 2) medicinische Botanik, wöchentlich 2mal; 3) Excursionen; 4) Renetitorium über Botanik.
- PRIVATDOCKET DR. SCHUSBRT: Experimentalchemie in Anwendung auf Pharmacie und gerichtliche Medicin, nach Lehmann und eigenen Heften, wöchentlich 5mal von 5-6 Uhr Abends, oder in einer andern passenden Stunde.

#### V. DER PHILOSOPHISCHEN FACULTÄT.

- Photesson Dn. Denzingen liest; 1) Allgomeine Geschichte der neuern Zeit, nach Wachler, wöchenlich Smal von 7-8 Uhr; 2) Geschichte von Deutschland, in noch zu bestimmenden Stunden.
- Paoresson Da. Faosaucu: 1) Aesthetik als Philosophie der Kunst mit specieller Entwicklung der einzelnen Kinste, nach eigenen Ausichten unter Hinweisung auf die Aesthetik von Grohmaun, wocheutlich 5mal von 10--11 Uhr; 2) Geschichte der Kunst in Verbindung mit den Vorträgen über Aesthetik; 3) allgemeine Paedagogik und Didaktik; jene mach Stapf's Erziehungslehre im Geiste der katholischen Kirche, diese nach eigenen Ausichten, wochentlich 5mal von 7--8 Uhr; 4) Geschichts der Erziehung, vom den ältesten bis auf die neuesten Zeiten, mit Hinweisung auf Schwarz, un Anfange der Vorträge über Paedagogik.
- Hosara und Paoresson Da. Osanss: 1) Den zweiten Theil der Physik, die Lehre von der Electricität, dem Galvanismu und Magnetismus, nach Eisenlohr's Handbuch der Physik, und den zweiten Theil der ullgemeinen Chemie, nach Liebigs organischer Chemie, täglich von 9-10 Unr; 2) audytische Chemie und Stoechiometrie, nach Osann und Rose, in noch zu bestimmenden Stunden.

Phoresson Dr. Leiblers: 1) Allgemeine Naturgeschichte, und zwar den zoologischbotanischen Theil desselben für den ersten philosophischen Cursus, nach eigenem Plane, mit Hinweisung auf Burmeister's Handbuch der Naturgeschichte, Berlin 1837, wöchentlich 5mal von 2-3 Uhr; 2) Naturgeschichte der Wirbelthiere, nach seinen Grundzügen einer methodischen Uebersicht des Thierreichs, Würzburg 1839, wücheutlich 2mal von 11-12 Uhr; 3) allgemeine Botanik, nach voransgeschickter Lehre vom Bane und den Lebenserscheinungen der Pflanzen überhaupt, sowie der botauischen Systemkunde, die Uebersicht des Pflauzenreichs nach seinen Hauptabtheilungen in Familien und ihren bemerkungswerthen Gattungsreuräsentanten, nach eigenem Plane, mit Benutzung von Bischoff's Lebrbuch der Botanik, Stuttgart 1834-42, wöchentlich 3mal in passenden Stunden; 4) medicinische Botanik nebst Berücksichtigung der wichtigsten Culturpflauzen mit praktischen Demonstrationen an Exemplaren aus dem botanischen Gorten und aus der Wildniss, nach Bischoff's Grundriss (Heidelberg 1831), wöchentlich 4mal von 7-8 Uhr; 5) Anleitung zum Zergliedern und Bestimmen von Pflanzen, zu gelegenen Stunden, theils im botanischen Garten, theils auf Excursionen in der Umgegend.

Profession Dr. Hoffmann: Moral- und Rechtsphilosophie, wöchentlich 5mal von 8-9 Uhr.

Paoresson Da. Runer: 1) Mineralogie, nach Fuchs Naturgeschichte des Mineralreichs, wochentlich Junal in geeigneten Stunden; 2) allgemeine Naturgeschichte, den mineralogischen Theil derselben, mit Berücksichtigung des Handbuchs von Fuchs und Walchner, wöchentlich 3mal von 9–10 Uhr; 3) Geognosie, nach eigenem Plane, mit Hinweisung auf die Werke von Cotta, von Leonhard und Walchner, wöchentlich 4mal von 7–8 Uhr, prieatlaszime; 4) pharmaceutische Waarenkunde, nach Wigger's Handbuch, wöchentlich 3mal von 8–9 Uhr, urteatlaszime.

PROPESSON DR. VON LASSUEX: 1) Geschichte der Griechischen Litteratur von Homer issu f\[Aristoteles\], w\[Overline{O}\]chen tilch 3mal von 7-8; 2) \[Overline{O}\]Cicero de legibus\], w\[Overline{O}\]chen in 7-8 \[Overline{U}\]hr.

PROFESSOR DR. LUDWIG: Alte Geschichte, nach Leo.

Paoresson Da. Mana: 1) Trigonometrie und Curvenlehre, wächentlich 3mal von 3-4 Uhr; 2) Arwendung der Mathematik auf Technologie, Forstwissenschaft und Nationalokonomie, in noch zu bestimmenden Stunden, prieuttssime; 3) mathematischphysikalische Geographie, nach Berghaus, wöchentlich 5mal von 8-9 Uhr; 4) Astronomie, nach Füzzi, wöchentlich 3mal von 3-4 Uhr.

PROFESSOR DR. CONTZEN: 1) Allgemeine Litteraturgeschichte, nach Fr. Schlegel, wöchentlich 4mal von 3-4 Uhr; 2) die historischen Hülfswissenschaften, nach

Rühs, wöchentlich 2mal; 3) Eluhardt vita Caroli imperatoris (ed. Pertz 1826), wöchentlich 2mal.

PROFESSOR DR. REUSS: 1) Geschichte der deutschen Litteratur, verbunden mit deutscher Handschriftenkunde, nach Koberstein und Hoffmann, wöchentlich 2mal, publice; 2) Erklärung des Heldenbuchs des Caspar von der Rhön, wöchentlich 1mal.

Unentgeltlichen Unterricht in der Tonkunst, sowohl in der Instrumental- als Gesang-Musik, erhalten die Studirenden in dem musikalischen Institute.

Höhere Zeichenkunst lehrt: Professor Stoenr; Kupferstecherkunst Bittharu-SER: Reitkunst Schmidt; Fechtkunst Buendgens.

Die Universitäts-Bibliothek steht offen am Montag, Dinstag, Donnerstag, Freitag und Sanistag von 9-12 Uhr, dann am Montag, Dinstag, Donnerstag und Freitag von 2-1 Uhr.

Das antiquarische Museum und das Münz-Cabinet am Samstag von 11-12 Uhr. Das ästhetische Attribut am Samstag von 10-12 Uhr.

Das technologische Cabinet am Mittwoch von 10-12 Uhr.

Das physicalische Cabinet am Mittwoch und Samstag von 3-4 1'hr.

Die Sternwarte am Samstag von 2-4 Uhr.

Das chemische Laboratorium und die pharmaceutische Samulung am Samstag von 10-12 Uhr.

Die zoologisch-botanische Abtheilung des Naturalien-Cabinets am Samstag von 9-11 Uhr.

Die mineralogische Abtheilung desselben am Mittwoch von 3-5 Uhr.

Der botanische Garten täglich, mit Ausnahme der Sonn- und Feiertage, von 9-11 und von 3-4 Uhr.

Die anthropotomische Sammlung am Montag von 9-12 Uhr.

Die zootomische Sammlung am Donnerstag von 9-12 Uhr.

Das chirurgische Instrumentarium am Mittwoch und Samstag von 1-2 Uhr.

# PROMETHEUS DIE SAGE UND IHR SINN

## EIN BEITRAG ZUR RELIGIONSPHILOSOPHIE

VON

# ERNST VON LASAULX

PROFESSOR DER ALTEN LITTERATUR AN DER JULIUS - MAXIMILIANS - UNIVERSITÄT ZU WÜRZBURG.

ABGEDRUCKT AUS DEM WÜRZBURGER LECTIONSKATALOG FÜR DAS WINTERSEMESTER MDCCCLXIII-IV.

WÜRZBURG

BEI VOIGT UND MOCKER.

1843.

DRUCK VON F. E. THEIN.

### PROMETHEUS

DER MYTHUS UND SEINE BEDEUTUNG.

Die Mythologie der heidnischen Völker des Alterthums steht vor uns wie ein räthselhaftes Traumgebilde der vorgeschichtlichen Menschheit, eine Traumprophezie, deren wahre Deutung erst in der Fülle der Zeiten in Dem gegeben wurde, der mehr war als alle Propheten<sup>1</sup>, in Christus, dessen siegreiche Heldenstimme<sup>2</sup> den Zauber der alten Schlange<sup>3</sup> gebrochen und das bis dahin unselige Geschlecht von der Sklaverei der Sünde und des Gesetzes zur Freiheit der Kinder Gottes erlöst hat <sup>4</sup>. Der Anfang und Erstgeborne aller Creatur <sup>5</sup>, des unsichtbaren Gottes Ebenbild<sup>5</sup>. der Welt

1 \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Matthaeus 12, 42. Lucas 10, 24. 11, 31 f. Hebr. 3, 3, und Irenaeus adv. Hacr. IV, 20, 4 p. 254. <sup>2</sup> Augustinus Conf. IV, 12, 2 aus Ps. 18, 6. <sup>3</sup> Ignatius Ep. ad Ephes. 19. Irenaeus adv. Hacr. IV, 24, 1 p. 260. <sup>4</sup> Gal. 3, 13. 26. 5, 1. <sup>4</sup> Apocal. 3, 14. Coloss. 1, 15. 18. Rom. 8, 29. Hebr. 1, 6. <sup>6</sup> Coloss. 1, 15. Cor. 1, 15, 49. II, 4, 4. Hebr. 1, 3.

und unser Vorbild, hat als eingeborner Sohn des Gottes aller Götter i eben darum alle später gebornen Götter in sich beschlossen.

Unter diesem Gesichtspunkte betrachtet erscheint, wie die Israelitische, auch die Profangeschichte als eine vorbildliche, das Christenthum vorhildende, und lässt sich aus der Geschichte und den Religionen des Heidenthums ein zweites apokryphisches Altes Testament herstellen, deren beider Fortsetzung und Erfüllung das Neue Testament enthält. Wie in der gesammten vorchristlichen Welt Christus im Kommen begriffen war, dessen wirkliche Erscheinung im Judenthum klar vorverkündet, im Heidenthum überall geahnet und gehoft worden ist; oder, um es objectiv auszudrücken, wie der Erschnte aller Völker sich im Heidenthum wie im Judenthum offenbart hat: dieses im Einzelnen nachzuweisen, ist eine Aufgabe der christlichen Religionsphilosophie, zu der hier in Erklärung des Prometheusmythus ein Beitrag gegeben werden soll s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Moses V, 10, 17. Cor. I, 8, 5 und die von Origenes adv. Cels. VIII, 3. 4 und Augustinus C. D. IX, 23 angeführten, aber nicht richtig erklärten Stellen. <sup>8</sup> Genesis 49, 10: exspectatio gentilum. Haggaeus 2, 8: desideratus cunctis gentilus. <sup>8</sup> Benatzt sind zu dieser Arbeit vorzüglich die gelehrten und geistreichen Schriften Welcker's über die Aeschylische Trilogie Prometheus, Darmstadt 1824, mit dem Nachtrag hiezu, Frankfurt 1826; und Weiske: Prometheus und sein Mythenkreis, Leipzig 1842. Letzteres Werk, in seiner Art ein Muster kritischer Forschung, ist leider, durch den Tod des Verfassers unterbrochen, nur zur Halfte vollendet. Wäre ich freilich mit den dort entwickelten Grundsätzen über Mythenerklärung einverstanden, so würde ich diese rationalistischen Methode vielleicht Mysticismus vorwerfen; vielleicht, wenn er sähe, was ich von ihm gelernat babe, auch Einiges von mir annehmen und anerkennen, dass es eine Mystik gibt, die nicht aus Fäulnis des Gemäthes hervorgeht, und ohne welche die Mysterien auch der heidnischen Religionssysteme nicht verstanden werden können.

Die ältesten Urkunden des Mythus bei Hesiodus 10 erzählen also:

Uranos und Gaia hätten sich vermählt und als erstes Geschlecht die Titanen erzeugt, sechs Söhne und eben so viele Töchter, unter ersteren den Okeanos und Japetos, unter letzteren Rheia und Themis, als jüngsten von allen den unausforschlichen Kronos, den Vater des Zeus. Japetos habe die Klymene beimgeführt, des Okeanos Tochter, die ihm vier Söhne geboren, den gewaltigen Atlas, Menoetios den Frevelmüthigen, Prometheus. der klug und gewandt, und Epimetheus, der thörigen Sinnes war. Nun sei einst, heisst es weiter, unter der Herschaft des Zeus in der Stadt Mekone" zwischen Göttern und Menschen ein Rechtstreit entstanden darüber, welcher Theil von den Opfern den Göttern gegeben werden, welcher den Menschen bleiben solle. Da habe Prometheus mit Vorbedacht einen grossen Stier geschlachtet und, um den Sinn des Zeus zu täuschen, einerseits das Fleisch und Fett eng verhüllt in die Haut und den Magen des Stiers darauf gelegt 12; gegenüber aber die Knochen, mit etwas glänzendem Fette bedeckt, künstlich aufgehäuft. Zeus habe die ungleichen Theile gescholten, Prometheus aber lächelnd ihn wählen heissen. Da sei Zeus, der den Trug wohl durchschaut, beim Anblick der enthüllten Knochen in Zorn ergrimmt gegen die Menschen, und habe ihnen seitdem zur Strafe für den Betrug die Kraft des rastlosen Feuers nicht mehr gegeben, sondern das Leben schwer gemacht, dass sie im Schweisse des Antlitzes ihr Brod essen11. Prometheus aber, der schöne

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> In den gegenseitig sich ergänzenden Darstellungen in der Theogonie 507 ff. und in den Tagewerken 42 ff. Ich habe mir damit keine andere Veränderung erlaubt, als dass ich die epische Erzahlung des Dichters chronologisch geordnet habe. <sup>11</sup> Mekone ist nach Strabon das spätere Sikyon; Kullimachus fr. 195 nennt es deu Sitz der Seligen, μαχάρουν ξόρανον. S. Voss Myth. Br. II, 305 und Weiske p. 251 f. <sup>12</sup> Den Magen als den schlechtesten Theil des Thieres pflegte man den Bettlern zu geben: Od. XVIII, 44. <sup>13</sup> Welcker I. 73.

Sohn des Janetos, habe den Zeus abermals geläuscht, und ihm des Feuers fernstrablende Flamme in einem hohlen Narthex 14 heimlich gestohlen. Zeus. noch hestiger erzürnt, habe dann den Räuber an eine Säule 15 fesseln lassen. und einen Adler 16 gesendet, der ihm die stets nachwachsende Leber gefressen. so lange, bis einst sein und Alkmene's, der lieblichen Jungfrau, tapferer Sohn Herakles den fittichbreitenden Vogel getödtet, und so, nicht gegen den Willen des Gottes, der seinen gepriesenen Sohn darin verherlichen wollte, den Prometheus von der bösen Krankheit erlöst habe. Die Menschen aber, fährt der Mythus fort, habe Zeus für den Feuerdiebstahl des Prometheus damit gestraft, dass er ihnen ein Übel gegeben, das Alle freudig annahmen, mit Liebe umfangend ihr eigenes Verderben. Dem Hephaestos nemlich habe er befohlen. Erde mit Wasser zu mischen und des Menschen Stimme darein zu legen, und eine Jungfrau zu bilden, schön von Antlitz wie die unsterblichen Göttinnen: Athene habe sie Kunste gelehrt, Aphrodite das Haupt ihr mit Anmuth umgossen, schwerzuertragendes Verlangen erregend und gliedernagende Sehnsucht, Hermes aber schmeichelnde Rede, dreisten Sinn und bethörende Schalkheit ihr verliehen. Nachdem dann die Chariten noch und Peitho mit Schleier, Krone und Halsketten, und die schönlockigen Horen mit Frühlings-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Der rάgθηξ, ferula communis, ist eine hochwachsige Doldenpflanze, die in einer dünnen bräunlichen Schale ein milchiges Mark enhalt, welches getrocknet den darauf fallenden Funken leicht auffängt und dann schnell sich verzehrend fortglimmt. Die Pflanze wächst in Griechenland, Cypern, Sicilien, Apulien vorzüglich haufig auf kiesiger Meereskuste, und ist oft beschrieben von Theophrastus list. pl. VI, 2. Dioscorides III, 91. Plinius XIII, 22 und in Tournefort's Reise I, 377. Weiske p. 211 f.

An Säulen wurden nach gemeiner Sitte Verbrecher gefesselt: Od. XXII, 193. Diogenes L. VIII, 21. Plautus Bacch, IV, 6, 25. Cicero in Carcil. divin. 16, 50. pro Cluent. 13, 39. 14 Pherecydes fr. 9. p. 89 nennt diesen Adler einen Sohn des Typhon und der Echidas.

blumen sie geschmückt nach Athenes Anordnung, habe Zeus diesen tiefen, unwiderstehlichen Trug, die allbegabte Pandora, dem Epimetheus gesendet. Und der , uneingedenk der Warrung des Prometheus, habe das Geschent angenommen, "und als er es hatte, das Übel, erkannte er's." Zuvor nemlich hätten auf Erden die Stämme der Menschen frei von Übeln gelebt und Mühsalen und tödtlichen Krunkheiten; das Weib aber habe den Deckel des Fasses weggenommen unter den Lippen des Fasses und nicht herauszufückgeblichen drinnen unter den Lippen des Fasses und nicht herausgeflogen, da Jene schnell den Deckel wieder zugeworfen nach dem Rathschluss des Zeus. Alle die andern zahllosen Leiden schweifen nun umher unter den Menschen: "denn voll ist von Übeln Land und Meer und die Krankheiten kehren schweigend ein Tag und Nacht bei den unglückseligen Menschen". Also, schliesst der Dichter, ist Keinem vergönnt, den Zeus zu besiegen oder zu täuschen, und auch Prometheus den Wohlthäter is hält, wie listig er war, gefangen die mächtige Fessel.

Schon in dieser ältesten Form des Mythus erscheint Prometheus als Gott zugleich und als Mensch. Gott und eine dem Zeus coacterne Persönlichkeit ist er seiner Abstammung nach, indem beide Geschwisterkinder sind und in Uranos und Gaia ihre genieinsamen Grosseltern haben. Als Mensch aber, oder vielmehr als Repräsentant der Menschheit erscheint er in allem, aus er sinnt und thut, in der schlauen Listigkeit des Geistes, die dem Alterthum, wie noch heute den Bauern <sup>19</sup> Ausdruck menschlicher Klugheit ist, in dem Opferbetrug, in dem Feuerdiehstahl, in Erleidung der darauf

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Tagew. 101 ff., womit zu vergleichen Jl. XVII, 446, Od. XVIII, 130. Simonides Amorg. fr. 1, 20 ff. p. 501 Bergh. <sup>18</sup> Theog. 614: ἀκάκχια Ποριτιβείς. Weiske p. 369 f. <sup>19</sup> Nach den Sprüchen: Rusticus est nequam, per singula verba dolosus; simplex apparet, simplicitate earet; und: Der Bauer ist ein Lauer.

folgenden Strafe, und in seiner endlichen Erlösung durch den Gottmenschen Hernkles. Neben ihm erscheint sein Bruder Epimetheus wie die andere Halfte seiner selbst; und wenn Pandora die Jungfrau als erstes Weib geschildert wird, und dass durch sie Krankheiten und Tod in die Welt gekommen seien: so fühlte schon Tertullianus<sup>20</sup>, dass in ihr keine andere, als die Griechische Eva uns begegne.

In demselben Ideenzusammentung ist es gedacht, wenn das Hesiodische Verzeichnis der Heldenmütter erzählt, dass Prometheus mit Pandora<sup>21</sup>, oder, wie eine andere Angabe lautet, mit Pryneia<sup>22</sup> den Deukalion<sup>23</sup>, und mit Pyrrha den Hellen<sup>33</sup> erzeugt habe. In diesen Genealogien wird einmal die wesentliche Identität des Prometheus und Epimetheus ausgesprochen, dann aber Prometheus, wie er Repräsentant der Menschheit überhaupt ist, eben darum auch als Vater des zweiten Archogeten der Menschen, und weil jedes Volk seine Anfänge als die der Menscheit hetrachtet, auch als Vater des Hellenischen Volkes vorgestellt. Wenn dagegen Herodotus<sup>25</sup> angibt, dass des Prometheus Weib Asia gewesen und von ihr der Erdtheil seinen Namen habe, in nach Anderen<sup>56</sup>

<sup>2</sup>º Tertullianus de corona militis 7. Unter den Neueren Buttmanu Mythol. 1, 48 ff.
2º Hesiodus fr. 30 Göttling: ὅτι Πορηγθίος καὶ Πασδοβας κὰδ Ανκαλίου ...
καὶ ὅτι Προηγθίος καὶ Πεβρίος Ἑλλγ. Vergl. Hellanicus fr. 27 p. 71. Pindarus
Ol. IX, 59. ΑροΠοδοτια I, 7, 2. ΑροΠοιοίια Bhodius III, 1086 f. 2º Hesiodus fr. 31:
Δεικαλίου Προηγθίος μὰν κὰδς, μεγοβό δὲ οὸς Ἡποίοδος Περτείγς. Welcker I, 12.
220 will für Περτείγς: Περελείγς Iesen; Weiske p. 416 erklart Pryncia = Protogencia.
Ich vermuthe, dass der Name mit dem zusammenhängt, was Proclus zu Hes. Op. 51
anführt: Μέθος κλέφας ὁ Προμγθείς τὸ πῶρ κὶς πόλιν ἢλθεν Αϊκολίων ἀφ' οὰ
αντίβε, τὴν πάλιν κληθήναι Περιγίατ. 2º Der Name Δεικαλίον scheint von δείκος
— χλείκος, süsser Most, abgeleitet: vielleicht galt er den Griechen, wie Noah den
Hebraern, als erster Weinpflanzer: Genes. 9, 20. 2º Not 21. 2º Herodotus IV, 45.
2º ΑροΠοδοτια I, 2, 3. Schol. ΑροΠοιοί Rh. I, 444 und Varro de L. L. V, 31.

Asia auch die Mutter des Prometheus gewesen sein soll, so ist darin nur die geographische Wahrheit ausgedrückt, dass Asien die Urheimath der Menschen sei.

Unter den spätern Darstellungen ist keine grossartiger ausgebildet, als die, welche der Vater der Tragödie, Aeschylus, gegeben hat. Bei ihm erzählt Prometheus selbst ?: dass als einst die Götter in Zorn entbrannten und Aufruhr unter ihnen sich erhob, und die Einen vom Thron den Kronos stürzen wollten, damit Zeus hersche, die Andern für's Gegentheil eiferten, dass Zeus niemals der Götter Herscher werde: da habe er, obwol das Beste rathend, doch nicht vermocht, die Titanen, des Himmels und der Erde Kinder, zu überreden; sondern seine listigen Anschläge verachtend in ihrem stolzen Sinne hätten sie gewähnt, durch Gewalt obzusiegen. Ihm aber habe seine Mutter Themis Gaia, in vielen Namen eine Gestalt 28, wiederholt vorherverkündigt: dass hier nicht Gewalt, nur List den Sieg davon tragen könne. Darum als die Titanen übermüthig seinen Rath verschmäht, babe er mit seiner Mutter von ihnen weg, dem Zeus sich zugewendet, der willig die Willigen aufgenommen, nach seinen Ratbschlägen gesiegt, das alte Riesengebäude vernichtet, und den Kronos sammt dessen Kampfgenossen in der Tiefe des schwarzgründigen Tartaros verschlossen. Zeus aber, sobald er den väterlichen Thron eingenommen, habe nach bekannter Herscherart, die auch den Freunden mistraue, mit Undank ihm vergolten. Die Ehrenämter und Herschaften habe Zeus unter die neuen Götter vertheilt, auf die Sterblichen aber, die mühebeladenen, keine Rücksicht genommen, sondern beschlossen, ihr Geschlecht ganz zu vernichten und ein neues zu pflanzen. Und dem sei Niemand entgegengetreten ausser Prometheus, er allein habe das zum Untergang bestimmte Geschlecht gerettet, dass es nicht zerschmettert in den Hades sunk: er in der Menschen Gemüth blinde

<sup>27</sup> Prom 199 ff. Wellauer. 28 Prom. 209 f.

Hoffnungen gepflanzt, dass sie den Tod nicht vor Augen haben <sup>20</sup>, er das Feuer <sup>20</sup> ihnen gegeben, und mit dem Feuer jegliche Kunst und Wissenschaft. Denn die zuvor, den Traumgestalten ähnlich, in Verworrenheit hingelebt, und blöden Sinnes sehend nichts sahen und hörend nichts vernahmen, habe er zu Einsichtvollen und Verstandesmächtigen gemacht, Ackerbau und Schifflahrt sie gelehrt, die Baukunst und den Bergbau, der Gestirne Auf- und Untergang, Zahl und Schrift, die Heilkunst und jegliche Seherweisheit, Traumdeutung und Vogelflug und die ganze schwierige Opferkunst <sup>31</sup>: und also den Menschen Mitleid bietend sei er selbst von Zeus keines Mitleids werth geachtet worden, der Menschen Helfer selbst in Noth gestürzt <sup>10</sup>.

Entwendet hatte er das Feuer nach Aeschylus aus dem Lemnischen Krater Mosychios, der Feueresse des Hephaestos, indem er den heiligen Funken, des Gottes Blume, heimlich im Mark der Ferulstaude barg 3. Zur Strafe nun für diese Sünde und zum warnenden Beispiel für jeden, der gegen seine Herschaft anzustreben wage, lies Zeus ihn durch Hephaestos und seine Diener Kratos und Bia am äussersten Rande der Erde an ein einsames Felsenhorn des Kaukasus 4 anschmieden, einen Stahlkeil mitten durch die Brust ge-

<sup>3</sup>º Prom. 248 ff. Vergl. Simonides Amorg. fr. l, 6 ff. Horatius Od. Ill, 29, 29: prudens futuri temporis exitum caliginosa nocte premit deus. Welcker II, 47: "merkwirdige Zuasmmenstellung, das Dasein, blinde Hoffnung und das Feuer; nie ist etwas schoneres über die Hoffnung gesagt worden, als in dieser Auswahl und Anordanung der drei grossen Gaben oder Güter der Menschheit." Anders fasst den Gedanken Synesius die insomniis p. 148, B: τὰς ἐλείδος αὐτοῖς ἐνέχετ τὰς τὴν φύσιν ὁ Προμηθέος, διαμοτῆς φάριακον. <sup>10</sup> Prom. 7: παντίχου πισὸς αίλως. 110: πιφος πίχης κλοπαία, ἡ διδιάσκαλος πίχης πάσης βροτοίς πίχητα βοριοίσια ἐκ Προμηθέος. Platon Protag. p. 172, 17: ἐνέχνος ασφία αὐτ πιφί. <sup>21</sup> Prom. 441 ff. <sup>22</sup> Prom. 239 f. 267. <sup>23</sup> Ciero Tusc. II, 10 vergl. mit Accius bei Varro de L. L. VII, 11 und Welcker I, 7 f. II, 36 ff. 340 ff. <sup>24</sup> Prom. 7. 38, 109. <sup>25</sup> Prom. 270. <sup>46</sup> Ich bezweiße nicht, duss Aeschylus auch in den

schlagen. Das ganze Land umher beklagte des Titanen altherliche Hoheit, das Meer, die Flüsse und die Quellen beseufzten ihn, alle Völker Asiens, selbst die Abgeschiedenen im Hades fühlten mit die Leiden ihres Wohlthäters. des menschenfreundlichen Gottes. Auch Jo kam zu ihm, des Inachos Mägdlein, unglücklich wie er durch Zeus; indem er tröstend ihr das Ende ihrer Irrbahn verkundigt, weissagt er zugleich, belehrt von seiner Mutter, der Titanin Themis. dass aus Jo's Geschlecht einst sein Retter geboren werde.

So duldete er myriadische Zeit<sup>10</sup>, von unendlichen Qualen zernagt: sein ungebrochener titanischer Trotz fand nur darin Erquickung, dass auch sein Todfeind Zeus, den er für Nichts achtet, wenn er sich ihm nicht versöhne, ruhmlos einst hinstürze durch des eigenen Sohnes doppelschneidiges Schwert<sup>11</sup>. Seiner Schuld sich bewusst, die er freiwillig<sup>12</sup> begangen aus Menschenliebe, bewusst auch, dass Zeus wie Er zuletzt unter demselben ewigen unentfliehbaren Schicksal stehe und falle<sup>13</sup>, weist er jegliche Vermittelung in ungebrochenem Stolze zurück; bis endlich der Zorn des Zeus

gofessellen Prometheus — von dem befreiten wird es ausdrücklich bezeugt — als Ort der Fesselung den Kaukasus gemeint hat. Dort mitten auf dem Felsrücken des — Gebirges zeigten die Bewohner die Höhle des Prometheus und das Nest des Adlers: Diodorus XVII, 83. Vom Kaukasus ward dann später, wahrscheinlich durch die Züge Alexanders, diese Sage auch nach Indien verpflanzt: Strabon XV, 1 p. 473. Arrianus de exped. Alex. V, 3. Philostratus v. Apoll. II, 3. — Pherecydes Fr. 30 p. 132 lasst den Herakles auf der goldenen Schale, die ihm Helios geschenkt, nach Perge (εἰς Πέργγγ) zu Prometheus kontmen. <sup>37</sup> Prom. 64. <sup>38</sup> Prom. 405 ff. <sup>38</sup> Prom. 876. <sup>18</sup> Prom. 10 μεγούρος τρείς μυχιάσις φγοί deδίσθαι αὐτόν, und Hyginus Poet. Astron. II, 15: Prometheum alligatum ad triginta millia annorum Aeschylus tragoediarum scriptor sit. Doch ward diese Zeit abgekürzt. <sup>19</sup> Prom. 865. 921. 940. <sup>19</sup> Prom. 266: ἐκεῖν ἐκεῖν ἔμαστον, οἰχ ἀρνήσομια. <sup>19</sup> Prom. 509 ff.

in Erdbeben und Sturm und im Aufruhr der ganzen Natur über ihm zusammenbrach und ihn unter gluthhellen Blitzen und furchtbaren Donnern in den Tartaros hinabwarf.

Dies der Inhalt des gesesselten Prometheus, der mit einer doppelten Schicksalsbestimmung schliesst: einer im Munde des Prometheus, der anderen im Munde des Götterboten Hermes. Kronos nemlich hatte, als er durch Zeus hinsturzte vom uralten Thron, seinem Sohne gestucht, dass auch er fallen solle durch einen stärkeren Sohn. Und solchen Unheils Abwehr vermochte Keiner der Götter ihm anzuzeigen ausser Prometheus ": der allein war im Besitz des Geheimnisses über das Schicksal des Zeus, und besass in Bewahrung dieses Geheimnisses die Bürgschaft seiner einstigen Besteiung ". Der Zorn des Zeus, weiss er, wird sich abkühlen": dann wird er sich ihm versöhnen und "entgegenkommendem Entgegenkommenden". Andererseits verkündigt Hermes am Schlusse des Gesesselten die Bestimmung: nie solle Prometheus seiner Drangsale ein Ziel hossen, bevor nicht als Stellvertreter seiner ein anderer Gott sich bereit erkläre, in den Hades zu gehen."

Zwischen dem gefesselten und dem befreiten Prometheus liegt eine lange Reihe von Jahrhunderten, während deren sich des Zeus Herschaft befestigt und eine allgemeine Neigung zum Frieden verbreitet hatte. Kronos war sammt den übrigen Titanen aus seiner Gefangenschaft befreit und waltete als König auf den Inseln der Seligen. Nur Prometheus litt noch gefesselt; sein Fels., in die Tiefe geschleudert, erschien im Anfang der verlornen

<sup>\*\*</sup> Prom. 909 ff. \*\* Prom. 167 ff. 517 ff. \*\* Prom. 376. \*\* Prom. 191: εἰς αρθην ἐροὶ καὶ φιλότετα σπεύδονε ποθ ἔξει. \*\* Prom. 1028 ff. \*\* Hesiodus Op. 169 ff. mit Gottlings Anm. Pindarus Ol. II, 75 ff. Pyth. IV, 291 Bocckh. Welcker I, 38.

Tragödie wieder an's Sonnenlicht emporgehoben. Jeden dritten Tag kam des Zeus beflügelter Hund, der bluttriefende Adler, schlug in des Titanon Leib seine gierigen Krallen, und frass ihm die stets nachwachsende Leber, dass sein Blut auf den Koukasus niedertrof. Seiner selbst verwaist in bangen Qualen sehnte er sich nach dem Tode als dem Ende der Leiden: doch weit vom Tode drängte ihn weg die Macht des Zeus, schaurige Jahrhunderte lang 51. Also, wie er selbst geweissagt, von tausendfachen Leiden tief gebeugt. 37. nahete endlich, als die Zeit erfüllt war, die Stunde seiner Erlösung. Herakles, im vierzehnten Glied aus der Jo Geschlecht. 34, der grosse Heiland 32 der Hellenischen Welt, kam auf seinen Zügen durch Asien an den Kaukasus: in ihm erkennt Prometheus "des feindlichen Vaters liebsten Sohn 35, seinen Erlöser. Er, der pfeilberühmte Held, legt den Bogen an, tödtet, zu Apollon betend 36, den Adler, und löst aus seinen

<sup>50</sup> Prom, 1023 ff. und das Fragment des Prom, sol. bei Cicero Tusc, II, 10, 51 A. a. O. Sic me ipse viduus pestes excipio anxias, amore mortis terminum anguirens mali: sed longe a leto numine aspellor Jovis. rel, Vergl. Prom. 754 ff. 52 Prom 510: uvolais de aquorais déais re xang Jeis, whe dequa grayaro. 63 Aeschylus Suppl. 310 ff.: Jo, Epaphos, Libya, Belos, Danaos, Hypermnestra, Abas, Proctos, Akrisios, Danae, Perseus, Elektryon, Alkmena, Herakles. Auch der Evangelist Matthaeus 1, 17 berechnet das Geschlechtsregister Christi nach drei vierzehngliederigen Reihen. -Welcker I, 21 rechnet dreizehn Menschenalter und bezieht diese auf das dreizehnmonatliche Jahr in den Cyklen. Hamann in einem ungedruckten Brief bei Roth parallelisirt die Liebe des Zeus zur Jo mit der Liebe Gottes zu Maria; auch hier heisst es: aus -Agypten habe ich meinen Sohn gerufen. 34 'Hoanki's Zonio und 'Alegizanos: Lucianus Alex. 4. Dio Chrysost, Or. l, p. 63 ff. Reiske, Schol. Aristoph. Nub. 1361 und Schol. Apollon. Rh. I, 1248. Vergl. Hesiodus Th. 527: xazir d' and rovour alalxer Taneιτονίδη. 35 Prom. sol. fr. 187 bei Plutarchus v. Pompeji p. 619, B.: έχθροῦ narpog not routo gilitator textor. 36 Prom. sol, fr. 191 bei Plutarchus Mor. p. 757, D: aypeig & Anolkor oppor ideros Hilog.

Banden den Prometheus. Der theilt dann seinem Retter das Geheimnis mit: dass, wofern Zeus, wie es seine Absicht, sich mit der Nereide Thetis vermähle, der von ihm erzeugte Sohn an seiner Statt Herr des Himmels werde. Als Nachfolger der Leiden des Prometheus stellt sich der Halbgott Chiron, der, von Herakles unheilbar verwundet, freiwillig zu sterhen begehrt. Prometheus aber trägt fortan als Zeichen seiner Schuld und Strafe, und dass er sich wie ein bekränztes Opferlamm unter die Macht der Gottheit beuge, einen Lygoskranz. The und und mer Finger einen eisernen Rings. Zeus endlich entsagt der Thetis und vermählt sie dem Thessalischen König Peleus, aus welcher Ehe dann Achilleus aufspross, das Ideal des Heldenthums. An jenem Hochzeitleste aber erschien Prometheus zum erstennal wieder unter den Göttern, dem Zeus versöhnt, an seiner Scite.

Die Abweichungen dieser Aeschylischen Darstellung des Mythus von der Hesiodischen sind in den Hauptzügen nicht gross; aber der ganze Mythus erscheint bei Aeschylus geistiger aufgefasst und erweitert. Statt der Klymone gibt Aeschylus dem Prometheus die schicksalkundige Gaia Themis zur Mutter, statt der Pandora die Okeanide Hesiona zur Gemalin;

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Prom. 873 ff. Diodorus IV, 15. Pausanias V, 11, 2. Achilles Tatius III, 8 und der Pamflische Sarkophag im Mus. Capitol. IV, tab. 25. <sup>34</sup> Pindarus Ishm, VII, 32 ff. Apollonius Rh. IV, 800 ff. Apollodorus III, 13, 5. Ovidius Met. XI, 221 ff. Hyginus Fab. 54 und Poet. Astron. II, 15. <sup>34</sup> Apollodorus II, 5, 4. 11. <sup>36</sup> Prom. sol. fr. 190 bei Athenaeus XV, 16. Statt des Lygos nennt Apollodorus II, 5, 11 den Oelzweig, das bekannte Symbol des Friedeus. <sup>34</sup> Hyginus Poet. Astron. II, 15. Plinius XXXIII, 1, 8: Prometheo ferreum annulum dedit antiquitas, vutculum id, non gestamen. Isidorus Orig, XIX, 32, 1. Achulich trug jeder Chatte einen eisernen Ring als Fesset, bis er sich durch Erlegung eines Feindes löste, und bei den Suevischen Sennonen durfte Niemand en heiligen Hain anders als gefesselt betreten, bezeugend seine Unterwurfigkeit unter die Macht der Gottheit: Tacitus Germ. 31. 39. <sup>42</sup> Catallus 64, 295 ff. <sup>42</sup> Prom. 558, nach dem Vorgang des Akusilaus fr. 39 beim Schol. zu Od. XII, 2; Tzetzes zu Lycophrou 1283 sagt; \*Indurors p. <sup>73</sup> \*Estopica.

den Opferbetrug in Mekone übergeht er 64, und legt das Hauptgewicht darein, dass Prometheus die Menschen, welche Zeus vertilgen wollte, gerettet. und, indem er das Element des Hephaestos an sie verrathen, ihnen mit dem Feuer jegliche Kunst und Wissenschaft, also eine Erkenntnis mitgetheilt habe, welche Zeus ihnen vorenthalten wollte. Dass unter dem allkünstlerischen Feuer geistige Erkenntnis, Gnosis, zu verstehen sei, haben die Alten selbst ausgesprochen 6: Theophrastus 6 wollte darunter insbesondere die Philosopie. Plutarchus 67 die Vernunft, Julianus 68 diese und den denkenden Geist verstanden wissen. Als Ort der Fesselung bezeichnet Aeschylus statt der unbestimmten Hesiodischen Säule den Kaukasus. Tiefbedeutsam erweitert aber ist seine Darstellung darin, dass alle Menschen, die Lebendigen wie die Todten. ja selbst die ganze Natur das Strafleiden ihres gekrenzigten Wohlthäters mitempfinden; dass der Befreier Herakles der Gerechtigkeit des Zeus statt des Prometheus in Chiron erst einen Stellvertreter geben muss; endlich und vor allem darin, dass Zeus selbst, wie er durch den Rath des Prometheus die Herschaft über die urweltliche Kraft der Titanen erlangte, sie auch nur mit seinem Beistande sich erhalten könne, und also nur dann, wenn Beider Macht und Weisheit sich versöhnt seien, ieder von ihnen seiner selbst froh und sicher bleibe.

Wenn man früher, nur den gesesselten Prometheus im Auge habend, geglaubt hat, die höchste Bedeutung dieser Tragödie sei "der Triumph des Unterliegens", indem der Tyrannis des Zeus gegenüber der freie

<sup>44</sup> Wenn nicht Vers 495 darauf anspielt, wie Welcker I, 78 vermuthet. Der Pandora, τοῦ πηλοπλάστου σπέρματος διγιῦ γινής, hatte Aeschylus gedacht, wie Proclus zu Heisdoi (D. 156. p. 135 Gaist, Lips. bezeugt. 49 Schol. Prom. 120: πτῶς καλείται ἡ γινῶτος διὰ τὸ δραστέχεισε. 40 Theophrastus beim Scholiasten des Apollonius Rh. II, 1248. 42 Plutarchus Mor. p. 98, C. 45 Julianus Or. VI p. 182, C. 49 A.W. Schlegel Vorles, über dram Kunst I, 166. Nuch weniger ist Göthe's Prometheus im

Titan nur äusserlich bezwungen, innerlich ungebrochen, wie ein fallender Held besiegt siege: so wurde dabei übersehen, dass dann Aeschylus, weit entfernt, ein theologischer, Pythagorischer 10 Dichter zu sein, vielmehr selbst ein anderer Titan gewesen wäre; während doch derselbe Dichter als Schluss des gefesselten einen befreiten, mit Zeus versöhnten Promethens gedichtet hat, Gerade darin, dass Aeschylus den gefesselten Prometheus alle Wildheit seiner titanischen Natur und seines von Zorn strotzenden Gemüthes 11 austoben lässt, zeigt sich die bewunderungswürdige Überlegenheit seines Dichtergeistes. und wie sehr er sich einer höheren Lösung und Versöhnung dieser feindlichen Gegensätze bewusst war; denn nur wer des Sieges gewiss ist, kann ohne sie zu fürchten ruhig alle Kraft des Gegners sich entwickeln lassen. Dass Aeschylus in dem Titanen Prometheus vorzugsweise das Titanische in der menschlichen Natur schildern wollte, beweist der schöne vollstimmige Chorgesang der Okeaniden, worin diese der Behauptung des Prometheus, dass gleichmässig über Zeus wie über ihm das Schicksal walte mit den Moiren und Erinnyen, die bessere Lehre entgegensetzen, dass nichts über die Harmonie des Zeus gehe. "Nie möge, singen sie 72, der allwaltende Zeus meinem Eigenwillen seine Macht feindlich entgegenstellen, noch ich es versäumen, den Göttern zu nahen bei den heiligen Stieropfermahlen an des Vaters Okeanos ewigströmender Fluth; nie möge ich je in frevelen Worten mich vergehen, sondern fest soll in mir bestehen und niemals verlöschen: wie süss es sei, in zuversichtlichen heiteren Hoffnungen das ganze Leben auszudehnen, sein Herz erlabend in Frohsinnigkeit. Schaudernd erblicke ich Dich von unendlichen Qualen zernagt; denn ohne Furcht vor Zeus

Sinne des Aeschylischen gedacht. 7º Cicero Tusc, II, 10: Aeschylus non poeta solum, sed etiam Pythagoreus: sic enim accepimus. 7¹ Prom. 380: agetyürta 3vyöv. 7² Prom. 524 ff.

liebst du eigenwillig die Sterblichen allzusehr, Prometheus. Sieh aber wie undankbar ihr Dank ist, o Geliebter, sprich, welche Hulfe, welchen Beistand hast du von den Tagesgeschlechtern? Sahest du nicht die ohnschtige Schwäche, die traumähnliche, wodurch der blinden Menschen blindes Geschlecht gelähmt ist? Nie können über die Harmonie des Zeus der Sterblichen Rathschläge hinausgehn: das erkannt ich an Dir, da ich sah dein büses Geschick, o Prometheus! Wie so anders erschallt jetzt dieses Lied als jenes, was damals beim Bade und Hochzeitbett ich dir sang zur Freude der Ehe, als unsere Schwester Hesiona du durch Brautgeschenke gewonnen und heimeeführt hast als traute Lagerzenossin."

Wir kommen zu der dritten Hauptform des Prometheusmythus, die sich in den uns erhaltenen Denkmalen der alten Litteratur zwur sehon vor Aeschylus findet, jedoch nicht mit Sicherheit bis in das Zeitalter des Hesiodus zurückverfolgen lässt; obgleich sie dem Grundgedanken der Darstellungen Beider sehr nahe liegt. In der Hesiodischen Erzählung erscheint Prometheus als Schwager, ja Gemal der Pandora und Vater des Deukalion, ganz wie ein Griechischer Adam; hei Aeschylus als geistiger Vater der Menschen, der das zum Untergang bestimmte Geschlecht gerettet und ihm mit dem Feuer alles wahrhaß Menschliche, Kunst und Wissenschaß, mitgetheilt hat. Die dritte Hauptform des Mythus legt ihm die ganze Schöpfung des Menschen nach Leib und Seele bei.

Schon Sappho hatte, wie es scheint, den Promethens als Menschenbildner besungen, und ihre Schülerin Erinna eine Anwendung davon gemacht, die beweist, dass sie diesen Mythus als allgemein hekannt voraussetzte<sup>12</sup>. Aesopus soll gesagt laben, dass Prometheus den Lehm, aus welchem er

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Sapphonis fr. 137 und Erinnae fr. 3. Bergh. Die Zweifel Weiske's p. 500 ff. sind nicht hinlänglich begründet.

den Menschen bildete, nicht mit Wasser, sondern mit Thränen angefeuchtet hätte 74. Duss Aeschylus den Mythus gekannt habe, ist nicht zu bezweifeln: er machte keinen Gebrauch davon, weil er zu seinem Plane nicht passte 75, Aristophanes nennt die Menschen Gebilde von Lehm 16. Platon hat wie andere Mythen auch diesen nach seiner Weise frei umgebildet: Es wäre einst, lässt er den Sophisten Protagoras erzühlen 77, eine Zeit gewesen, wo es Götter zwar gegeben habe, sterbliche Geschlechter aber nicht; als nun nuch für diese die vorbestimmte Zeit gekommen, hütten die Götter sie aus Erde und Feuer gebildet, und dem Prometheus und Epimetheus aufgetragen, sie auszustatten und die Kräfte unter sie angemessen zu vertheilen. Von Prometheus aber habe sich Epimetheus erbeten, er solle ihm die Vertheilung überlassen und, sagte er, wenn ich ausgetheilt, so komme du, es zu besichtigen. Wie aber Epimetheus nicht ganz weise gewesen, hätte er unvermerkt alle Kräfte aufgewendet für die unvernünftigen Thiere, so dass ihm das Geschlecht der Menschen unbegabt übrig geblieben und er rathlos nicht gewusst, was er thun solle. In dieser Bathlosigkeit nun wäre Prometheus gekommen, um die Vertheilung zu beschauen, und als er

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Themistius Or. XXXII p. 434 Dindorf, und Stobaeus Ecl. eth. 1 p. 21, 47: Ατιστος λίγει τον πιλόν ο Προμηθείς, ἀρ' οὐ τον ἀνθροπον οἰκπλώσειο, οὐ εφέρφωσεν ἐδατεί, ἀλλὰ ἀσαρίσις. <sup>73</sup> Denn dass in Acschylus Prom. Vers 5 der Ausdruck λεωργής s. v. a. ὁ τῶν ἀνθρούπον πλάστες, Menschennacher, bezeichne, wie ein Scholinst und das Etym. M. p. 563, 10 ihn erklart, ist sehr unwahrscheinlich: das Wort sit vielmehr von Aeschylus in dem Sinn des Archilochischen (Fr. 79, 3 Bergh) ἔργα λεωργά gebraucht und nach Hesychius und Phavorinus = κακοῦργος, παντοξογος, πάντολμος. <sup>75</sup> Aristoph. Αν. 686: πλάσματα πιλού. <sup>77</sup> Platon Protag. 170 fl. Polit. p. 253. Philot. p. 142 Bekker. Achnich nach dem Vorgang Platons: Julianus Or. VI p. 194, D. Themistius Or. XXVI p. 390. XXVII p. 407 f. Himerius Or. XXI, 10 p. 745 f.; womit zu vergleichen die Umbildung der Hesiodischen Erzählung bei Plotims IV, 3 p. 710 f. Creuzer.

die übrigen Thiere in allen Stücken weislich bedacht, den Menschen aber nackt und hülflos gesehen, und schon der bestimmte Tag da gewesen, an welchem auch der Mensch hervorgehen sollte aus der Erde an das Licht. da habe er, gleichermassen verlegen, eine Rettung auszufinden, die künstliche Weisheit des Hephaestos und der Athene mit dem Feuer gestohlen und den Menschen geschenkt: und also habe der Mensch die zum Leben nöthige Weisheit erhalten; die politische Weisheit aber, Scheu und Recht, habe er nicht durch Prometheus, dem in die Burg des Zeus einzugehen nicht mehr erlaubt war, sondern von Zeus selbst durch den Götterboten Hermes erhalten: den Prometheus aber habe hernach die bekannte Strafe für diesen Diebstahl um des Epimetheus willen betroffen." In dieser Platonischen Umdichtung sind Prometheus und Epimetheus als Gehülfen bei der Schöpfung des Menschen gedacht, das physische Leben haben wir von den anderen Göttern, den künstlerischen Geist von Prometheus, Religion und Recht aber. die zusammenhaltenden Bande der bürgerlichen Gesellschaft, als eine freie Gabe von Gott selbst. Die Komiker Philemon und Menander 18 setzen wie die Dichterin Erinna die Menschenbildung des Prometheus als bekannt voraus und wenden sie nur für ihre Zwecke an. Kallimachus nennt die Menschen Lehmgebilde des Prometheus, ebenso Apollodorus79. Horatius lässt wie Philemon den Prometheus seinen Urlehm aus Theilen aller Art mischen. und zu des Menschen Galle die Kraft des wüthenden Löwen nehmen ... Beide Angaben, dass entweder Gott des Menschen Schöpfer sei oder Pro-

 $<sup>^{29}</sup>$  Philemon bei Stobacus Floril. II., 27 und Menander in Luciani Amores 43: beide in Meineke Fragm. Com. Gr. IV p. 32, 231,  $^{29}$  Callimachus Fr. 87, 133. bei Clemens Al. Strom. V p. 708:  $\dot{\phi}$   $\pi \chi \dot{\phi} \dot{\phi} \dot{\phi}$   $\dot{\phi}$   $\dot{\phi}$ 

metheus, finden sich mit auffallender Annäherung an die Hebräische Erzählung bei Ovidius81. Als aus der ursprünglichen Allverschlungenheit der Dinge, erzählt er, nach den übrigen Weltkörpern auch Wasser und Erde in sichere Grenzen ausgeschieden und, damit kein Raum leer an Geschöpfen sei, der Himmel von den Gestirnen und Göttern eingenommen, die Gewässer mit Fischen, die Erde mit Pflanzen und Thieren, die Luft mit Vögeln bevölkert worden sei, habe noch ein Wesen gefehlt, welches, heiliger als die anderen und mit höherem Verstande begabt, alle übrigen behersche. "Da wurde der Mensch geboren, sei es, dass ihn aus göttlichem Samen der Schöpfer aller Dinge und des besseren Weltalls Urheber gemacht hat; oder dass die neugeborne, eben erst vom Aether getrennte Erde den Samen des verwandten Himmels noch in sich enthielt, welche dann Prometheus, mit flüssigen Wellen sie mischend, zum Ebenbilde der allwaltenden Götter geschaffen und, während die Thiere niedergebeugt zur Erde blicken, des Menschen Antlitz gen Himmel aufgerichtet hat," Der mit der alten Litteratur genau vertraute Tertullianus betrachtet den Menschenbildner Prometheus als ein heidnisches Bild des alttestamentlichen Schöpfers; der wahre Prometheus, sagt er, ist der allmächtige Gott, der das Universum geschaffen und den Menschen aus Lehm gebildet hat 82. Pausanias 83 erzählt, dass bei den Panopeern in Phokis ein kleines Gebäude aus ungebrannten Ziegeln stehe und darin eine Bildsäule aus Pentelischem Marmor, die nach Einigen den Asklepios, nach Andern den Prometheus vorstelle. Es lägen dort an einem Erdschlund thonfarbige grosse Steine, welche nun für Überbleibsel des Thones ausgebe, aus dem Prometheus das ganze Menschengeschlecht

Ovidius Met. I, 76 ff. \* Tertullianus Apolog. 18: deus unicus, qui universa condidit, qui honninem de humo struxit, hic est verus Prometheus; und adv. Marcionem 1, 1: verus Prometheus deus omnipoteus. \* Pausanins X, 4, 3.

gebildet habe. Nach Lucians Darstellung des Mythus, die nicht von ihm ersonnen ist, hat Prometheus mit Hülfe Athenes, die ihnen die Seele einblies, die Menschen nach dem Bilde der Götter als der vollkommensten aller Gestalten gebildet, damit die Schönheit des Weltalls nicht ohne Zeugen sei: dann den Zeus beim Opfer betrogen, endlich den Göttern ihr kostbarstes Gut, das Feuer, gestohlen und den Menschen gegeben: für welche übermassige Menschenliebe ihn Zeus am Kaukasus habe kreuzigen lassen. Claudianus 55 dichtet eine doppelte Menschenschöpfung: der Klugen 85, welche die Zukunft vorschauen und auf die Wechselfälle des Lebens gerüstet sind. durch Prometheus; der Thörichten, die wie die Thiere dahinleben, aus schlechterem Stoffe gehildet, durch Epimetheus; Prometheus, sagt er, habe vielen Aether seinem Lehme beigemischt, als er den reinen Geist aus seiner Heimath, dem Olympos, entwendet, und in das Gefängnis des Leibes eingeschlossen. Bei Stephanus von Byzanz 87 findet sich die Dichtung, dass, nachdem in der Deukalionischen Fluth alle Menschen zu Grunde gegangen. Zeus dem Prometheus und der Athene befohlen habe, Bilder aus Lehm zu formen, und dass er diese dann durch alle Winde, die er zusammengerufen, anwehen lassen und beseelt habe; woher auch Ikonion, die Hauptstadt von Lykaonien in Kleinasien, ihren Namen habe.

Die merkwürdigste Gestalt des Mythus findet sich zwar erst bei einem der Zeit nach späten Schriftsteller, ist aber von diesem sicherlich nicht erfunden, sondern aus älteren Quellen geschüpft; sie lautet so<sup>ss</sup>: "Prometheus

<sup>\*\*</sup> Luciani Prometheus es in verbis 3. Prom. s. Cauc. 1. 3. 4. 6. 13. 15. 17. de sacrif. 6. Dial, deor. I, 1. \*\* Claudianus in Eutropium II, 490 ff. und de IV consulata Honorii 228 ff. \*\* Vergl. Juvenalis XIV, 35: quibus meliore luto finxit praecordia Titan. \*\* Stephanus Byz. v. Ισώνου p. 145 Westerm. und Etym. M. ead. v. p. 470 f. Sylb. \*\* Fulgentius Mythol. II, 9 und aus ihm in den Mythographi Vaticani I, 1. II, 63. III, 10, 9 f. und bes 10. Ant. Campanus in der Max. Bibl. Patr. XXVI p. 808, A.

habe den Menschen aus Lehm gebildet, seelenlos und unempfindlich. Da sei Minerva gekommen, habe sein Werk bewundert und ihm, wenn er davon für die Sterblichen Gebrauch machen wolle, solche Gaben verheissen. wie die Unsterblichen besässen; worauf Prometheus erwiedert, ihm sei unbekannt, welche Gaben die Unsterblichen besitzen, sie möge ihm diese zeigen, damit er, welche ihm die besten schienen, wählen könne. Minerva habe ihn dann auf dem Rande ihres siebenfältigen Schildes in den Himmel emporgehoben, und als er hier geschen, dass von der lodernden Flamme des Feuers alles zum Leben beseelt werde, habe er das Feuer in der Ferula, die er an den Rädern des Sonnenwagens angezündet, zur Erde herabgebracht, auf die Brust der von ihm gebildeten Geschöpfe gelegt und also das Leben in sie eingeströmt." Ich zweisle nicht, dass Fulgentius wie andere seiner Erzählungen 99, auch diesen ganzen Mythus aus dem Pythagorischen Dichter Epicharmus, vielleicht aus dessen Pyrrha und Prometheus 90, entlehnte; wenigstens wissen wir von Epicharmus, dass er gelehrt habe: des Menschen Vernunft stamme aus der göttlichen Vernunft 91. der Leib sei Erde, der Geist Feuer, aus der Sonne genommen?, und im Tode kehrten beide dahin zurück, woher sie gekommen, der Leib zur Erde, der Geist aufwärts93. Fulgentius selbst, ein Christ des sechsten Jahrhunderts,

<sup>\*\*</sup> Fulgentius Mythol. I, 14. Ill. 1. 5. \*\* Athenaeus Ill. 31. Pollux X, 82. \*\*
2\* Epicharaus bei Clemens Al. Strom. V p. 719 f.: ἐστιν ἀν 3ρώπω λογισιές, ἐστὶ καὶ 3είος λόγος. • ὁ ἐψ ν τὰν 3ρώπω λόγος πέρεν ἀπό τοῦ 3είου λόγος. \*\* Varro de L. L. V, 59: Epicharmus de mente humana dicit: est de sole sumptus ignis, isque totus mentis est. Priscianus vtl. 12, 64: Eminis in Epicharmo: terra corpus est, at ments (gain enns) ignis est. Vergl. Cleror de rep. Ill. 1: tanquam obrutus quidam divinus ignis ingenii et mentis; und die schöne Ausführung dieses Gedankens in den Tuse. I, 19 verglichen mit Jamblichus adh. ad philos. 12 p. 174 und der berühnten Samothrakischen Grabschrift in Münter's antig. Abb. p. 185 f. \*\* Plutarchus Mor.

setzt zu dem Mythus hinzu: Nos vero Prometheum quasi πρόνοιαν θεοῦ dei praevidentiam dicinus: ex hac praevidentia et Minerva quasi caelesti sapientia hominem factum; divinum vero ignem, quem voluerunt, animam monstrant divinitus inspiratam, quae apud paganos dicitur de caelis tracta.

Auf antiken Bildwerken findet sich bekanntlich Prometheus als Menschenbildner sehr häufig vorgestellt, gewöhnlich so, dass er, auf einem Felsen sitzend, ein Lehmgebilde vor sich hält, und Athene dieses entweder durch Berthrung mit der Rechten oder dadurch beseelt, dass sie demselben einen Schmetterling als Symbol der Seele auf dus Haupt setzt<sup>20</sup>; auf einer altgriechischen Gemme hält er in der einen Hand eine Menschenfigur, in der andern einen Feuerstab, hinter ihm schlägt, seine Bestrafung anzudeuten, ein Blitzstrahl herab <sup>20</sup>.

Was sich sonst noch über Prometheus bei den Alten findet, sind der Form nach vereinzelte Mythen und heilige Gebräuche, deren Sinn zum Theil dunkel ist. Nach einer, wie es scheint, Attischen Sage bei Euripides und Apollodorus hat Prometheus dem Zeus bei der Geburt der Athene

p. 110, A.: καλώς ολυό Εκτίχαφικος : Σουκρίθη καὶ διεκρίθη καὶ ἀπέλθευ θεντήλθε ικόλει, γὰ μέν εἰς γὰν, εντεξιμα δ' ἄνω. Vergl. Euripidis Suppl. 532 κ. und den Prediger Salomonis 12, 7. "Museum Capitolinum IV tab. 25 mit den Erklarungen Foggini's p. 115 ff. und liöttiger's in seinen Ideen zur Kunstmythologie II, 363 ff. Villa Pinciana Stanza II № 17. Museo Pio Clementino IV tav. 34. Bellori Lucernae sepulcrales P. I tab. 1 cd. Beger, und die von Corsini in seiner Ausgabe des Plutarchus de Plac. phil. Ploren. 1750, 4. edirte, und in Gori's Symbolae lilterariae Dec. I. tom. VI, p. 117 ff. beschriebene und erklarte Monze des Antoninus Pius. Vergl. auch Millim gallérie mythol. Tab. XCII, 382. XCIII, 383. CIII, 381. " In Bröndsted's Reisen II p. 197 die Vignette 45 mit der Erklarung p. 306 f. " Euripidis Ion 457 ff. Apollodorus I, 3. 6. Die gewöhnliche Sage schreibt dies bekamtlich dem Hephaestos, Musaeus dem Palamano, Sosibius dem Hermes zu: Schol. Pindari Ol. VII, 66 p. 170. — P. Porchammer (Hellenika I, 228 und Die Geburt der Athene p. 9) will in diesem Mythus in

das Haupt geöffnet, dass sie gewaffnet in voller Rüstung aus ihrem Vater hervorstieg. Viele betrachteten auch die Isis als seine Tochter, da Er als Erfinder der Weisheit und Vorsehung galt 97; noch Andere eben darum auch den Zeus selbst als seinen Sohn 98. Duris von Samos erzählte, Prometheus habe die Athene geliebt und ihr Gewalt anthun wollen, und aus diesem Grunde sei er am Kaukasus angeschmiedet worden 99; worin wesent-- lich nichts anderes ausgedrückt ist als in dem Feuerdiebstahl; der titanische Versuch des Menschen, die adulterirte göttliche Weisheit an sich zu reissen. Der Chalkidier Euphorion 100 gibt an, dass Here, als sie noch bei ihren Eltern gewesen, durch den Giganten Eurymedon übermannt, den Prometheus geboren; Zeus aber, als er später seine Schwester geheirathet, den Eurymedon in den Tartaros geworfen, den Prometheus aber, angeblich wegen des Feuerdiebstahls, in Fesseln geschlagen habe. Bei Apollonius von Rhodus und seinem Nachahmer Valerius Flaccus 101 lesen wir, dass aus den Blutstropfen des Prometheus, welche auf den Kaukasus herabtroffen, ein Zauberkraut erwachsen sei, das gegen Schwert und Feuer schütze; wenn man es ausreisse, erdröhne die Erde in innerster Tiefe und in Schmerzen erseufze Prometheus: worin das Strafleiden des gekreuzigten Titanen als ein fortdauerndes gedacht ist; wie ja auch noch heute die Tscherkessen am Kaukasus "von einem Riesen erzählen, dessen Wissen alles umfasse, was die Erde und der Himmel biete, und der die

Prometheus nichts anderes sehen, als "den Gott der vorwärtsstrebenden Dünste."

1 Istri Fr. 40 bei Clemens Al. Strom. I. p. 382, 25 und Plutarchus Mor. p. 352, A:
αραίας καὶ προποίας εἰφετὴν τομίζοντες. 

1 Joh. Lydus de Mensibus IV, 48 p. 84:
αλλοι τὸν Δία Προμηθίως φασίν εἶναι νίῶν, οἰστεὶ τῆς προποίας. 

1 Duris Fr. 18 beim Schol. des Apollonius Rh. II, 1249: dα τὸ τῆς Δθηνάς ἐραυθήναι. 

10 Εμηροτίοn Fr. 134 in den Venet. Schol. zu Jl. XIV, 295.

1 Apollonius Rh. III, 845 ff.
Valerius Flaccus VII, 356 ff.

Kühnheit dieses Strebens seit Jahrtansenden in einem tiefen Felsenthal blasse, das kein Sterblicher betreten könne, weil jedem Nahenden ein plötzlicher Sturnwind wie nus der Brust eines Titanen gehaucht entgegen hranspa. 100.

Nach einer von Pausanias 160 erhaltenen Thebanischen Sage soll einst ohnweit des Haines der Kubirischen Demeter, beim Tempel der Kubiren "eine Stadt gewesen sein und Männer, Kubiren genannt. Zu einem von diesen, Prometheus und seinem Sohn Aethaneos, sei Demeter gekommen und habe ihnen etwas anvertraut" — ein mysterioses Kleinod, wahrscheinlich in einem heiligen Kistchen den Phallus des erschlagenen Kubirenbruders oder des Dionysos 160. Da Pausanias ansdrücklich sagt, "dass die Wissbegierigen es ihm vergeben möchten, wenn er verschweige, wer die Kabiren seien und welche Art von Feier ihnen und ihrer Mutter begangen werde", so mag die Sache auch hier dabingestellt bleiben 160.

Endlich finden wir den Prometheus, neben Athene und Hephaestos, im Attischen Cultus als feuerbringenden Gott gefeiert durch Lampadodromien. In der Nähe des Ortes Kolonos und der Akademie, innerhalb des geweihten Gebietes der Athene, stand ein Altar des Prometheus; auf dem alterthümlichen Sockel war er und Hephaestos abgebildet, Prometheus als der erste und ältere mit einem Scepter in der Rechten, Hephaestos als der jüngere und zweite. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Allgemeine Zeitung vom 6 Jul. 1839 Beil. 187. p. 1449 Ann. <sup>193</sup> Pausanias IX, 25, 5 ff. <sup>194</sup> Chemens Al. Cohort. p. 16, 19 f. Welcker I, 252 ff. Weiske p. 460 ff. Ähnliches, den Phallus Josephs, soll ja nach den Sohar auch die Israelitische Bundeslade enthalten haben. <sup>195</sup> Welcker I, 271 sieht in dieser Thebanischen Sage nur eine Nachbildung der Attischen Sage von Demeter und Keleos und dessen Sohn Triptolemos. Weiske p. 333 will auf ihren Grund Boeotien, insbesondere das Kabirion bei Theben als die Heimath des gauzen Prometheusmythus gehalten wissen. <sup>198</sup> Sophoeles Oed. C. 56 mit den Scholien und Philostratus v. Sophist. II, 20, 3. p. 602 Olear.

Auch stand dort von Pisistratus errichtet eine Bildsäule des Eros 107. Von dem Altar des Prometheus nun, nachdem zuvor die Fackeln bei der Bildsäule des Eros angezündet worden, hielten sie im Hochsommer jedes Jahres einen Fackelwettlauf in die Athenische Töpfervorstadt Keranikos, in der Art, dass stationenweise die brennende Fackel von einem Läufer dem andern überliefert wurde, bis der letzte sie lodernd ans Ziel brachte 108, Welcker und Weiske 109 schliessen aus der Örtlichkeit dieses Fackellaufes. vom Altar des Prometheus in den Keramikos, duss die ganze Festfeier von den Töpfern, die man, da sie den Prometheus als ihren Schutzpatron verchrt, scherzweise auch Prometheuse genannt, ausgegangen, also nichts anderes als ein Töpferfest gewesen sei. Platon deutet etwas anderes an: er lehrt nach dem Vorgang des Pythagoras 110, es sei Pflicht jedes guten Bürgers, sich zu verheirsthen, um an seiner Statt in seinen Kindern Diener Gottes zu hinterlassen, und damit, setzt er hinzu, nach dem Gesetze der ewigen Natur das Leben wie eine brennende Fackel einer dem anderen überliefere 111.

<sup>101</sup> Plutarchus v. Solonis p. 79, B. 101 Herodotus VIII, 98. Xenophon de rep. Ath. 3, 4. Isacus de haered. Apollodori §. 36, p. 92. Lysias XXI, 3, p. 330 Bekker, Menander in Luciani Amores 43, Pausanias I, 30, 2. Schol. Aristoph. Run. 131. 144. Harpocration v. λαμτάς p. 112. Suidas II, 413. Photus Lex. p. 177. Hyginus Poet. Astron. II, 15 p. 384 Muncker, and die sehr sorgfaltigen und ausführlichen Untersuchungen Weiske's p. 524 ff. In Bestimmung der Zeit des Festes und der Art des Wettlaufes folge ich Weiskes Annahmen p. 545. 555 ff. 100 Welcker I, 21. Weiske p. 559, 110 Jamblichus v. Pyth. 18, 83, 861 dei τεκποποιάσθαν δεί γῶς ἀντακταλιπεῖε τοὺς βοραπτέοντας τοὺ 9τὸν. 111 Platon de Legg. VI p. 455. 459: καθά πιο λαμπάδα τοὺ βίον παραδούντος τὸν θέον. 112 Platon de Legg. VI p. 455. 459: καθά πιο λαμπάδα τοὺ βίον παραδούντος ἄλλοις ξξ άλλοιν. Vergl. Plutarchus Mor. p. 752, A. Dio Cass. LVI, 2 und Menander in Walz Rhet, Gr. IX p. 267. Damit ühereinstimmend erkennt auch Creuzer Symb. III, 546 in dem Prometheischen Fackellauf ein Bild des "bald lodernden, bald verlöschenden Lebenstunkens."

Ich habe hiemit was uns über den Prometheus überliefert ist, so viel es thunlich war, nach der chronologischen Reihenfolge der Zeugen mit ihren eigenen Worten zusammengestellt. Es zeigte sich dabei, dass trotz der grossen Zerstörungen, welche die alte Litteratur und Kunst im Schiffbruch der Zeiten erlitten hat, des Erhaltenen doch so viel sei, dass wir. wie anderes Wissenswürdige aus dem Leben der alterthümlichen Menschheit. auch diesen Mythus in genügender Vollständigkeit erkennen und durch einen Zeitraum von anderthalb Jahrtausenden verfolgen konnten. Wie das. was im Knaben verborgen ist, der Jüngling zeigt, was in diesem liegt, im Manne offenbar wird, so fanden wir in jeder nachfolgenden Hanptgestalt des Mythus den Inhalt der vorhergehenden verklärt; und dieser Process wiederholte sich so lange, bis das dem Mythus eingeborne Feuer, nachdem es ieden fremdartigen Stoff verzehrt hatte, zuletzt wie ein Blitz der Wahrheit durchschlug. Wir Spätergeborne können die ganze Wahrheit dieses Mythus nur dann mitempfinden, wenn wir durch die Kraft einer congenialen Phantasie uns zurückversetzen in das Herz des Griechenthums und aus diesem heraus alle Leiden und Freuden des Hellenischen Bewusstseins nacherleben.

In der Hesiodischen Erzählung bezeichnen Prometheus und Epimetheus ihren Namen wie ihren Thaten nach nur die beiden Seiten des Urmenschen 112

4 \*

<sup>&</sup>quot;"Wenn die Argiver die Erfindung des Feuers nicht dem Prometheus zuschrieben, sondern ihrem Phoroneus (Pausanias II, 19, 5.), den sie als den ersten Menschen betrachteten (Clemens Al. Strom. I p. 350 Potter): so zeigt sich indirect auch darin, dass Prometheus und sein Feuerdiebstahl ein dem Sündeufalle Adams paralleler Mythus sei. Übrigens bemerke ich wenn es nöthig sein sollte ausstrücklich, dass ich mit dieser wie mit allen Parallelisirungen heidnischer und hebräischer Sagen durchaus nicht andeuten wolle, jene seien aus Verunstallungen unseres Alten Testamentes entstanden; ich halte vielmehr diese Behauptung der Kirchenväter und die daranf gegründeten Systeme von G. J. Vossius und P. D. Hnetius für historisch unerweislich und im Principe verfehlt.

und der Menschen überhaupt als denkender Wesen: Prometheus heisst der Vorweise, Vorbedenker, Vorausdenkende, auch der Vorwitzige; Epimetheus der Nachweise, Nachbedenker, erst nach der That, wenn es zu spät ist, Gewitzigte 113: beide Brilder zusammen stellen den Menschen dar, wie er von jeher aus Weisheit und Thorheit gemischt ist: ihres Weibes, der Hellenischen Pandora Eva Natur ist niemals poetischer geschildert worden als von Hesiodus. Aus demselben Grunde, weil Prometheus kein anderer als der Mensch selbst ist, werden auch der zweite Stammvater des Menschengeschlechtes, Deukalion, und ebenso Hellen, der Vater des Hellenischen Volkes, als seine Söhne vorgestellt. Wenn Hesiodus ferner erzählt: Prometheus habe beim Opfer den Zeus betrogen, der habe sodann den Menschen das Feuer entzogen, Prometheus dieses wiedergestohlen, und darum sei er auf Zeus Befehl in Bande geschlagen worden so lange, bis einst Herakles, der Sohn des Zeus, nicht gegen den Willen seines Vaters, ihn erlöste; so sind unter diesen Bildern nichts anderes als der Sündenfall und die nuchfolgenden Schicksale der Menschheit selbst ausgesprochen. Der Betrug beim Opfer und der darauf folgende Feuerdiebstahl sind sehr

<sup>113</sup> Der Name Προτερείες, im Elym. M. p. 689, 37: νατά μεταβολέγ Προτερείες, ο προσρών τὰ μήδα, τὰ βουλείματα erklart, ist sprachlich von der Präposition πρό und dem Verbun μάδον, μενθένον abgeleitet und hangt weiterhin zusammen mit μήτας, mens, dem Sanskritischen nam denken, vielleicht auch mit mannja Mensch, und dem Altdeutschen Mannus: Weiske p. 192 ff. Der in Prometheus und Epimetheus unsgeräckte Gedenke ist derselbe wie in der Pythagorischen Lebensreget: βουλείον πρό έργον, α σε μή μετίπειε ανήσει (Aur. carm. 27 ff.), und in den deutschen Sprichwortern bei Körte Nö 3397, 6346, 6352, 6362: Vorbednelt hat Balt gebracht; vorserge bena und nachbedacht hat manchen in gross Leid gebracht; machher ist jeder klug; Vorsorge verhütet Nachsorge. Epimetheus wird daher von Pindarus Pyth. V. 28 als έμπ Τουλείτ augegeben.

bezeichnende Bilder für jene unvordenkliche Schuld, die in den Sagen der Völker am Anfange der Geschichte steht. Der Mensch, der als Geschöpf seinem Schönfer mit seinem ganzen Sein veroflichtet war, hat, als er in die Schiedlichkeit des Willens getreten, statt diesen zu opfern, ihn vielmehr sich eigen zu machen gesucht und, indem er das geforderte Opfer seines selbstischen Willens nicht brachte, allerdings Gott um das, was Ihm gehörte, betrogen, Ihm statt des Fleisches nur die Knochen mit etwas Fett umwickelt dargebracht. Auch die Hebräische Erzählung stellt diese Katastrophe des menschlichen Bewusstseins als einen Betrug dar; der von der Schlange Betrogene suchte seinen Schöpfer wiederzubetrügen. Ebenso ist der Feuerdiebstahl des Prometheus nur ein sinnliches Bild der aestohlenen Erkenntnis des Guten und Bösen; und wenn in Folge davon ein Adler. der Sohn des Typhon und der Schlange Echidna, unaufhörlich die Brust des Prometheus zernagt so lange, bis einst in Fülle der Zeit nach dem Rathschluss des Zeus, der seinen geliebten Sohn darin verherlichen wollte, Herakles des Prometheus Heiland wurde; so sollte Keiner die weltgeschichtliche Wahrheit dieses Hellenischen Mythus verkennen. Es ist darin nicht blos "der echt Hellenische Bund der Klugheit und der Thatkraft in zwei verbündeten Wesen4 114 dargestellt; sondern angemessener dem Geiste der alten Mythologie kann, wie Bacon 115 und Goerres 116 wollen, diese Befreiung des Prometheus durch Herakles mit der Erlösung der Menschheit durch Christus verglichen werden. Wenn endlich gleich in der ersten Gestalt des Mythus Prometheus als eine dem Zeus coacterne Persönlichkeit be-

Weiske p. 295. 496. \*\*\* Bacon de Sapientia veterum c. 26 p. 1285 Lips. 

Goerres in Daub und Creuzers Studien 1807 N° 2 p. 365: Man kann im Geiste 
der alten Mythologie in Christus den geweissagten Hercules erblicken, der den Geier 
erschoss und den entlesselten Prometheus entstindigte und befreite.

zeichnet wird, so ist das ganz im Geiste des philosophischen Heroismus der Hellenen, wie er sich schon hei Hesiodus ausspricht: dass aus derselben Wurzel Götter und sterbliche Menschen geworden sind; und bei Pindarus: dass Ein Geschlecht ist der Menschen und der Götter und aus Einer Mutter Beide das Leben haben 117.

In der Aeschylischen Darstellung bleibt mit den Hauptzügen des Mythus auch deren Bedeutung dieselbe. Wenn auch Aeschylus den Prometheus einen Gott 118 nennt und dieser sich rühmt, dass durch seine Rathschläge Zeus über die Titanen gesiegt, und dass er den neuen Göttern die Ehrenämter ausgetheilt habe; so spricht sich darin unter anderer Form derselbe Stolz der Griechischen Heroenwelt ans, die, auf der festgegründeten Erde stehend, ihren Göttern ebenbürtig sich fühlte; wie ja diese auch in Wahrheit nur durch und in dem Menschen, der an sie glaubte. Realität hatten. Dass Aeschylus das Feuer aus dem Lemnischen Krater Mosychlos stehlen lässt, macht für die Deutung keinen Unterschied; denn wird einmal das Bild des Feuers als Regals der Gottheit beibehalten, so kann die nähere Bestimmung des Ortes, wo der an Gott begangene Diebstahl vollbracht wurde, den Hauptsinn des Bildes nicht verändern, In dem Kentauren Chiron würde ich gern mit Welcker 119 "das Sinnbild halbthierischer, rohsinnlicher Natur, oder den Leib sehen der unter die Erde geht, während der freie Geist Prometheus versöhnt zu den Himmlischen hinübergeht",

wäre nicht, dass er freiwillig und als Stellvertreter für Prometheus in den Tod gegangen sei, in dem Mythus ausdrücklich hervorgehoben.

Die mystische Sühnkrone aus Weiden- oder Oelzweigen, die Prometheus trägt, wie die Säule, an die er bei Hesiodus gebunden ist, erinnern auffallend an Ähnliches in der Leidensgeschichte Christi 100, in welchem als dem andern Adam die menschliche Natur ja auch gekreuzigt worden ist und alle Schmerzen der Menschleit ausgeduldet hat, bis sie versöhnt mit Gott und in die Gemeinschaft der Heiligen aufgenommen zum Tische des Herrn wieder zugelassen worden ist.

Wenn in der dritten Hauptform des Mythus Philemon und Horatius den Menschenbildner Prometheus die menschliche Natur aus Theilen aller Art, auch der Thierwell mischen lassen, so ist darin die Wahrheit entalten, dass der Mensch als letztes Glied der Schüpfung alle vorhergehenden Stufen des Lebens wie in einem Mikrokosmus in sich beschlossen habe. In den Darstellungen des Ovidius, Lucianus, Fulgentius und in den Werken der plastischen Kunst scheint Prometheus mit Athene allerdings so aufzutreten, wie Tertullianus ihn gefusst hat: als alttestamentlicher Schöpfer d. h. als der Zweite unter den kosmogonischen Potenzen, der, wie die alten Theologen ihn nennen als zweiter Gott<sup>131</sup> und grosser Mitherather<sup>132</sup> im Rathe der Elohim der eigentliche Demiurg und Vater aller

<sup>120</sup> Matthaeus 27, 29. Marcus 15, 17. Johannes 19, 2. 121 δείτερος 9εδς bei Origenes adv. Celsum V, 39 p. 608 D; δείτερον αἴτων bei Clemens Al. Strom. VII, 3 p. 838, 2; δεντίρω οὐσία und ἐτίρος 9εδς bei Eusebius Pr. ev. VII, 12 ff. Er galt nach dem Johanneischen τώντα δι' αὐτοῦ ἐζέτειο als der eigentliche Urheber des Lebens und Vater aller Creatur. 122 μεγάλης βοιλῆς άγγαλος bei Jesajas 9, 6; άγγαλος προηθένειος bei Philon I, 427 Μαιαχν, und in den Pseudo-Clementinischen Constit. Apost VIII, 12 p. 403; ὁ πρῶ καταβολῆς κόσμου σύμβοιλος γενόμενος τοῦ παρής βοί Clemens Al. Strom. VII. 2 p. 832, 37.

Creatur ist. Allein gennuer betrachtet ist doch auch hier Prometheus nicht der wirkliche Schöpfer des Menschen. Wenn es heisst, er habe den Menschen nach dem Ebenbilde der Götter gebildet, so ist damit im Grunde nicht mehr gesagt, als dass der prometheische Mensch das Ebenbild Gottes sei: der Menschenbildner Prometheus ist selbst der Mensch, ohne den die Schönheit des Weltalls ohne Zeugen wäre. Auch wird die eigentliche Beseelung des Menschen nicht ihm, sondern der schöpferischen Weisheit der Athene zugeschrieben; denn während bei Hesiodus und Aeschylus das Feuer gleich Kunst, Wissenschaft, Erkenntnis genommen ist, wird hier durch das Feuer: Leben, Seele, Geist überhaupt bezeichnet; Begriffe, die freilich in allen Sprachen in einander übergehen.

Dass Prometheus irgendwo in Griechenland Gegenstand von Mysterien gewesen sei, glaube ich nicht; eher, dass die Mysterien sich negativ gegen ihn verhielten. Das Priesterthum hatte an ihm keinen Antheil; der ganze Mythus ist ein freies Product der Heldennatur des Hellenischen Stammes und ihr schönster Spiegel: die Aeschylische Darstellung der grossartigste Versuch, den das Hellenische Wesen in dem philosophischen Dichtergeiste seines Dante gemacht hat, um sich selbst und sein Verhältnis zu Gott darzustellen.

Von demselben Verfasser sind in der Unterzeichneten erschienen:

Das Pelasgische Orakel des Zeus zu Dodona, 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> B. gr. 4. 6 ggr. oder 27 kr. Die Sühnopfer der Griechen und Römer und ihr Verhältniss zu dem Einen auf Golgotha, 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> B. gr. 4. 12 ggr. oder 46 kr.

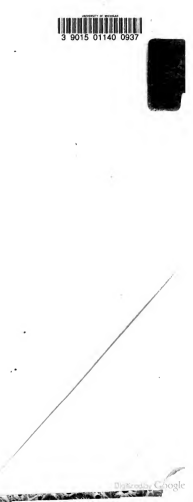
Über den Sinn der Oedipussage, 2 B. gr. 4. 4 ggr. oder 18 kr.

Die Linosklage, 2 B. gr. 4, 4 ggr. oder 18 kr.

Die Gebete der Griechen und Römer, 2 B. gr. 4. 4 ggr. oder 18 kr.

Der Fluch bei Griechen und Römern, 21/2 B. gr. 4. 4 ggr. oder 18 kr.

Voigt und Mocker'sche Buchhandlung.



ANT THE

